\ Louange et
e adoration

1 - INtrodUCHiON.....ccuveveeereieeieeeeeseee e e re e e aeeeeee e 2 6 - Ce qUe Ca N'eSE PAS....veererrreerieeeniieeerreeenreeeeeeeeaaanns 23
a) Une base perturbée...........ccceeveeeeveeneeencveeeceeenneenns 2 a) La louange n'a rien a voir avec ce qu'on peut gagner
b) Un probléme qui devient une force...........cccceuuen... 2 OU TECEVOIT...cuveeienteenieteeiteneeete et enee st enaeeesmeeeebeeenaees 23

2 - L'action de grace dans l'ancienne alliance................ 5 b) La louange ne sert pas a ressentir la présence de
a) Dans l'ancienne alliance..........cccccceeeiveeveeecreeneeennnn. 5 | D) <] USRSt 23

a.1) Pas €N SECTet......cceereereeriererreneereeeeeeree s 5 ¢) La louange n'est pas puissante, Dieu l'est.............. 24
a.2) EN PUDLC...coviiiiieeeeeeieeceee e 6 d) Les "groupes chrétiens"...........ccoceevvererverernveennne 26
b) La source de confusion..........ccecceeveereerreesesreeseeennen. 7 7 = €€ QUE C'8Steurirurerrereereeeeeseeeeeeseessessessesssseesssseensnes 27
b.1) La tente de David.........ccceevereecrereerrenieeereennne 7 a) Le mot en Iui-meéme.........ccceeveveenerceeneeceenenne e, 27
b.2) Une tente en ruine ?........ccoceeveercvveeesnsveeesnnnnes 8 b) L'abandomn.......cccceeeeveenieriieniienieeniesnieeeseieee e 28
b.3) Labréche.......ccoooveeveiciiiieciecieeececcieee 8 c) La forme de la louange..........ccceouevieninvinninnnnnnnnne. 28
c) David n'est pas la suite de Moise.........ccccererueennnee. 10 d) Dieu et Pas NOUS......cceeveerverierierienieneenieeeesreeeenaes 29
d) L'erreur des CrOYants........occecveveerveercveessveeesveesnees 11 8 - Ce qui tue la louange.........cccceeeevveveeieeenieenieeennen, 31
€) D€ NOS JOUTS...cverreeuieieeienieeiereeeeeeeree e eaee e 12 Q) L& CORUT...ouveeeeieeeieeeeeete ettt 31

3 - L'action de grace dans la nouvelle alliance............. 14 D) Le CONLENUL....eevverrereeerereeeieneerieeeesresseeeeeeenneeenns 31
a) Dans la nouvelle alliance.........c.ccccovevvereecveecnnennnen. 14 €) La SAINLELE.......eeeeereeeeereeeereeeesreeeeeeeseereeneee e 32
b) ReNdre grace.......ccceeeveecveseecveneeerreneesreseeseesssneenns 15 d) La sainteté vestimentaire............ccceeeverereveerseveennnes 32

b.1) Jésus rend Grace.........coceeveeereneenieenieeneeneene 15 9 - L'adOration....c..ceueeverueruenienienienieteceteteeeee st 34
b.2) D'autres personnes rendent graces................. 17 a) Ancienne alliance..........ccccecevervienennenennenenneenne. 34
C) LA SUIE...ecveereeeieeceecte ettt 18 a.1) Abraham........ccccceeviercieiiieecieeeeeeieereeeiee e 34

4 - Concrétement de NOS JOUTS......ceververeereereerverreereenns 19 a.2) Schadrac, Meshac et Abed-Nego................... 34
a) Ensemble et sous-ensemble...........cccceeverveernernnen. 19 a.3) POUI NOLE......eeeuiiriieieeieeeieeeee e 36
b) Privé/publiC.......cccevieeiieiiiireeeeeeeeeeeeseeene 19 b) Nouvelle alliance..........cceeverereeenerreineriereeeeeeenns 36

5 - L'importance de la VErité.........cccevveeereeecveerveennnen. 21 10 - CONCIUSION.....veeveeeeeeeeeeieeeeeeeeeeee e 38

a) Le corollaire.........cceceveeciereeieeeeieeeenreeeeseeene s 21



1- INTRODUCTION.

a) Une base perturbée.

Le sujet est vaste, parce qu'on ne peut méme pas se reposer sur des bases communes qui
permettraient un départ sur les chapeaux de roues. Dans la téte de presque tout le monde, la
louange et I'adoration sont des formes de chants dirigées vers Dieu, mais ¢ca n'est pas réellement ce
gue nous montre la Parole de Dieu. Le probléme essentiel étant que ces deux pratiques, si elles ont
d'évidents points communs, sont différentes I'une de I'autre.

La premiére chose concernant la louange et I'adoration est de savoir ce que les mots veulent dire.
Or, tristement, personne ne semble capable de donner une définition claire de ce qu'est la louange.
Le probleme est civilisationnel. Si les mots n'évoluent pas dans le texte, par contre, I'numain
s'évertue encore et encore a en changer la définition.

La chose se complique d'autant plus lorsqu'on pénéetre le milieu opaque de la chrétienté, qui pour se
donner une profondeur, se choisit un champ lexical qui lui est propre. Dés lors, non seulement la
définition de certains des mots de la Parole de Dieu ne correspond pas totalement a celle des
dictionnaires, mais au-dela de cette particularité, la définition que les croyants donnent a certains
mots ne correspond pas plus a celle qui nous est montrée dans cette méme Parole. lls sont donc
assez facilement d'accord pour que leur compréhension diverge de la définition littérale d'un
dictionnaire, mais ne s'attachent pas a vérifier que leur approche puisse correspondre a celle du
texte qui devrait étre leur référence.

Pour ajouter a cela, la chrétienté dans sa forme actuelle, qui n'est malheureusement pas une
évolution mais une décomposition de ce qu'elle a été, a depuis longtemps remplacé tout ce qui
demande un effort par n'importe quoi lui permettant de ne pas en fournir. Toutes les notions sont
donc modifiées, les unes apres les autres, pour permettre de justifier la métamorphose. Et la tache a
été titanesque sous bien des aspects. Réussir a justifier de se reposer sous la grace pour ne plus
faire aucun effort lorsque la Parole nous parle de persévérance tient de I'exploit.

La louange a donc été I'un des nombreux éléments qui ont été revisités, et la version 2.0 proné par
les assemblées n'aurait pas donnée envie a nos ancétres dans la foi.

b) Un probléme qui devient une force.

La premiere fois qu'on nous parle de louange dans la Parole de Dieu, cela n'a rien de spirituel, bien
au contraire. C'est alors que Abraham se rend en Egypte pour fuir la famine que Sara va attirer
I'attention des "grands de Pharaon" qui "la virent aussi et la vantérent (Halal) a Pharaon ; et la femme fut
emmenée dans la maison de Pharaon" (Genese 12.15). Le mot "halal" signifiant bel et bien "louange",
comme par exemple dans 2 Samuel 22.4 : Je m'écrie : Loué (Halal) soit I'Eternel ! Et je suis délivré de
mes ennemis.

Comme dans de trés nombreux cas, les traducteurs se sont donnés des libertés dans le but
d'orienter la compréhension du lecteur. Malheureusement ils se sont évertués a les orienter non pas

david kary / Louange et adoration. Page 2/39 RETOUR INDEX




dans la direction d'une meilleure compréhension, mais dans celle d'un fouillis presque inextricable
sans l'aide du Saint-Esprit. On retrouve par exemple exactement la méme situation avec le mot
"cohen", traduit presqu'uniformément par "sacrificateur", mais des lors que le "cohen" en question
n'officie plus dans le tabernacle, alors ils ont traduit par "prétre". lls ont enlevé au contexte le role
fondamental de différenciation pour permettre une lecture moins attentive. Si vous lisez de maniére
automatique, sans réellement préter attention au texte, lire "sacrificateur" vous indique qu'on parle
des sacrificateurs de Dieu, alors que lire "prétre" signifie que ca n'est pas le cas. Mais la Parole de
Dieu n'est pas un programme scolaire qu'on simplifie d'année en année. Elle ne doit pas changer et
encore moins étre modifiée pour en orienter la compréhension. Ca n'est pas simplement un fait isolé,
mais une volonté perverse et orchestrée de longue date. On retrouve cela également dans le nom de
Jésus (identique a celui de Josué qui pourtant est traduit différemment), dans la notion
d'abomination, dans celle d'impudicité, dans la distinction précepte/loi/ordonnance/statut ou encore
dans l'inversion entre puissance et autorité dans I'évangile. La pratique est trop présente pour
imaginer ne serait-ce qu'un instant qu'elle ne soit pas volontaire.

Dans le cas de I'action de grace, nous nous retrouvons a nouveau en face de ce procédé abject.

Deux mots sont traduits par "actions de graces". Ce sont les mots "Shelem" et "Towdah". Rien qu'en
prenant en compte cet élément on se doute qu'il va y avoir un probléme. Pourquoi deux mots pour
dire une seule chose ? Pour étre plus précis, "Shelem" est présent 87 fois, dont 85 traduites par
"actions de graces" ; "Towdah" est présent 31 fois, dont 19 traduites a l'identique de "Shelem".

Le meilleur moyen de comprendre se trouve dans le chapitre 7 du livre du Lévitique. Il se passe
malheureusement exactement la méme chose que ce que je mettais en avant dans I'enseignement
sur I'abomination. Au verset 12, nous avons les deux termes dont je parlais, mais ils ne sont pas
traduits de la méme maniere :

(O Lévitique 7.12 : Si quelqu'un l'offre par reconnaissance (Towdah), il offrira, avec le sacrifice d'actions de
graces (Towdah), des gateaux sans levain pétris a l'huile, des galettes sans levain arrosées d'huile, et des
gateaux de fleur de farine frite et pétris a I'huile.

On pourrait penser que la premiére occurrence exprime simplement le fait d'étre reconnaissant alors
gque la deuxieme parle d'un sacrifice pour le signifier. D'un point de vue du contexte, ca peut se tenir,
mais cela n'en reste pas moins deux fois le méme mot avec deux traductions différentes. La chose
se complique dans le verset suivant :

(O Lévitique 7.13 : A ces gateaux il ajoutera du pain levé pour son offrande, avec son sacrifice de
reconnaissance (Towdah) et d'actions de graces (Shelem).

Soudainement la simple "reconnaissance" devient un "sacrifice de reconnaissance", donc
techniquement, un "sacrifice d'actions de graces", mais le traducteur ne I'a pas traduit de la sorte
parce que "actions de graces" se trouve a la fin du méme verset, mais sous un autre mot, le mot
"Shelem". Donc pour éviter la redondance, il choisit de faire varier sa traduction. Pratique houleuse
puisque deux versets plus loin, alors que le sujet n'a pas changé, il va faire exactement l'inverse :

(O Lévitique 7.15 : La chair du sacrifice de reconnaissance (Shelem) et d'actions de graces (Towdah) sera
mangée le jour ou il est offert ; on n'‘en laissera rien jusqu'au matin.

Cette fois-ci "actions de graces" redevient la traduction de "towdah" alors que le terme venait juste
d'étre traduit par "sacrifice de reconnaissance", et reconnaissance redevient la traduction de

"Shelem" qui venait juste d'étre traduit par "actions de graces".

Dans le cas présent, ca n'est pas le contexte qui définit le sens, mais une décision arbitraire du
traducteur.

Si ce mélange permanent est préjudiciable pour comprendre la loi de Moise avec précision, par

david kary / Louange et adoration. Page 3/39 RETOUR INDEX




contre, lors du passage dans la nouvelle alliance, le fond prenant le pas sur la forme, les choses se
simplifient au moins sous cet aspect. Au final cette tentative d'embrouiller le tableau a plus tendance
a nous le clarifier. L'expression de la reconnaissance dans la nouvelle alliance ne se faisant plus sous
la forme d'un sacrifice animal, mais sous celle d'un : sacrifice de louange, c'est-a-dire le fruit de lévres qui
confessent son nom (Hébreux 13.15). L'expression de notre reconnaissance devenant un sacrifice en
soi, la frontiére entre la reconnaissance et le sacrifice qui en résultait dans I'ancienne alliance est
abolie et leurs existences deviennent simultanées.

Cependant, il reste nécessaire de comprendre plusieurs points concernant la reconnaissance et le
sacrifice qui s'y rattache, appelé sacrifice d'actions de grace, justement parce que ca n'est que la
frontiere entre les deux qui a disparu, mais eux perdurent.

Nota :

"shelem" est présent 87 fois dans I'ancienne alliance et est traduit 85 fois par "actions de graces", 1
fois par "reconnaissance" (Lévitique 7.15), et 1 fois par prospérité.

" Towdah" est présent 31 fois dans I'ancienne alliance et est traduit 19 fois par "actions de graces", 3
fois par "reconnaissance", 1 fois par hommage, 1 fois par faute, 5 fois par louange, et 3 fois par
"choeur".

david kary / Louange et adoration. Page 4/39 RETOUR INDEX




2 - L’ACTION DE GRACE DANS L' ANGIENNE ALLIANGE.

a) Dans l'ancienne alliance.

En ce temps la séparation entre louange et action de grace était presque anecdotique et il est tres
difficile de faire la part des choses. Il est assez paradoxal de réaliser que I'ancienne alliance n'est pas
un socle figé. Les choses ne sont pas identiques au début et a la fin. S'il est vrai que I'ancienne
alliance parle a un peuple spécifigue et que la nouvelle parle également a un peuple spécifique, ce
ne sont pas deux marches successives vers Dieu, mais un escalier complet. Ainsi, dans l'ancienne
alliance, les choses évoluent d'époques en époques, et ce qui est admis du temps de Jérémie ou
d'Ezéchiel, ne I'était pas du temps de Moise. La grace déja présente aux cOtés de Moise, devient
prépondérante dans la vie de David, mais c'est la loi de Moise qui est censée caractériser ce temps.

De la méme maniere, dans la nouvelle alliance, ce qui était pratique courante du temps de Jésus a
évolué avec le temps. Ca n'est pas un changement de loi, mais une évolution de la compréhension.
La révélation de la nappe en étant cette fois-ci un exemple parfait. Une heure auparavant certains
animaux étaient interdits, et soudainement ¢a n'est plus le cas. La progression globale ne se fait pas
d'une loi de Moise figée vers une loi spirituelle qui le serait tout autant. Dans la réalité, tout est
progression, étape apres étape, du commencement du voyage jusqu'a l'arrivée et ce, non pas parce
que la loi est changeante, mais parce que nos propres limites ne nous permettent pas de tout
appréhender en une seule fois.

Or dans I'ancienne alliance, la notion d'action de grace évolue assez rapidement. Cela ne signifie pas
gue l'ancienne compréhension s'annule, mais qu'elle s'additionne avec la nouvelle, elle s'affine. Or
les actions de graces étaient premierement concrétisées par des sacrifices, et si elles ne cesseront
jamais de I'étre, par contre la forme du sacrifice va changer.

Concretement, l'action de grace entrafnait un sacrifice, mais personne n'était autorisé a faire son
sacrifice dans son coin. Les choses étaient encadrées.

a.l) Pas en secret.

Si les actions de graces ne pouvaient pas se faire en secret, c'était essentiellement afin de s'assurer
gue I'Eternel en soit le destinataire et que des humains en soient les témoins.

O Lévitique 17.1-7 : L'Eternel parla & Moise, et dit : 2 Parle & Aaron et a ses fils, et a tous les enfants d'Israél,
et tu leur diras : Voici ce que I'Eternel a ordonné. 3 Si un homme de la maison d'Israél égorge dans le camp ou
hors du camp un beceuf, un agneau ou une chévre, 4 et ne I'amene pas a l'entrée de la tente d'assignation, pour en
faire une offrande a I'Eternel devant le tabernacle de I'Eternel, le sang sera imputé a cet homme ; il a répandu le
sang, cet homme-la sera retranché du milieu de son peuple. 5 C'est afin que les enfants d'Israél, au lieu de
sacrifier leurs victimes dans les champs, les aménent au sacrificateur, devant I'Eternel, a l'entrée de la tente
d'assignation, et qu'ils les offrent a I'Eternel en sacrifices d'actions de graces. 6 Le sacrificateur en répandra le
sang sur l'autel de I'Eternel, a l'entrée de la tente d'assignation ; et il brdlera la graisse, qui sera d'une agréable
odeur & I'Eternel. 7 lls n'offriront plus leurs sacrifices aux boucs, avec lesquels ils se prostituent. Ce sera une loi
perpétuelle pour eux et pour leurs descendants.

Ce passage du livre du Lévitiqgue ne dit pas que les enfants d'Israél faisaient exprés de faire leurs

david kary / Louange et adoration. Page 5/39 RETOUR INDEX




sacrifices aux boucs, avec lesquels ils se prostituent. Il nous dit qu'ils s'y prenaient mal et que parce
gu'ils ne faisaient pas les choses comme |'Eternel les désirait, alors ils ne les faisaient pas pour lui. Et
le principe reste le méme de nos jours, la louange et les actions de graces doivent se faire selon ce
que I'Eternel demande, sinon, il n'en est pas le destinataire et ce passage parle du regard que
I'Eternel porte dessus.

Il faut donc comprendre que les sacrifices d'actions de graces ne peuvent se faire dans la solitude, et
ce qui semble étre un détail est fondamentale parce que c'est le sens méme de ce gque sont ces
types de sacrifices. lls consistent a rendre gloire a Dieu (Psaumes 50.23 : Celui qui offre pour sacrifice
des actions de graces me glorifie), et se font en présence des sacrificateurs qui y participent.

a.2) En public.

La louange existe conjointement a l'action de grace. Concretement, lorsque Moise et les enfants
d'Israél franchissent la mer rouge, ils se mettent bel et bien a chanter (Exode 15.1-19), suite a quoi,
Marie prend un tambourin et, suivie par les femmes qui font de méme, danse tout en encourageant
les enfants d'lsraél a continuer de louer Dieu. Lorsque Marie danse avec le tambourin, il est
textuellement question de louanges, spécifiguement chantées, mais pas d'action de graces. Pourtant
lorsque I'Eternel donne la loi, quelques jours plus tard, il n'y a pas de loi sur la louange, maisily en a
sur les actions de graces et elles sont parlantes.

O Lévitique 7.11-18 : Voici la loi du sacrifice d'actions de graces, qu'on offrira & I'Eternel. 12 Si quelqu'un I'offre
par reconnaissance, il offrira, avec le sacrifice d'actions de graces, des géteaux sans levain pétris a I'huile, des
galettes sans levain arrosées d'huile, et des géteaux de fleur de farine frite et pétris a l'huile. 13 A ces géateaux il
ajoutera du pain levé pour son offrande, avec son sacrifice de reconnaissance et d'actions de gréces. 14 On
présentera par élévation a I'Eternel une portion de chaque offrande; elle sera pour le sacrificateur qui a répandu le
sang de la victime d'actions de grices. 15 La chair du sacrifice de reconnaissance et d'actions de grices sera
mangée le jour ou il est offert; on n'en laissera rien jusqu'au matin. 16 Si quelqu'un offre un sacrifice pour
l'accomplissement d'un voeu ou comme offrande volontaire, la victime sera mangée le jour ou il I'offrira, et ce qui
en restera sera mangé le lendemain. 17 Ce qui restera de la chair de la victime sera brilé au feu le troisiéme jour.
18 Dans le cas ou I'on mangerait de la chair de son sacrifice d'actions de gréces le troisiéme jour, le sacrifice ne
sera point agréé ; il n'en sera pas tenu compte a celui qui I'a offert ; ce sera une chose infecte, et quiconque en
mangera restera chargé de sa faute.

O Lévitique 7.29-36 : Parle aux enfants d'Israél, et dis : Celui qui offrira & I'Eternel son sacrifice d'actions de
gréces apportera son offrande a I'Eternel, prise sur son sacrifice d'actions de graces. 30 Il apportera de ses
propres mains ce qui doit étre consumé par le feu devant I'Eternel ; il apportera la graisse avec la poitrine, la
poitrine pour l'agiter de c6té et d'autre devant I'Eternel. 31 Le sacrificateur brilera la graisse sur l'autel, et la
poitrine sera pour Aaron et pour ses fils. 32 Dans vos sacrifices d'actions de graces, vous donnerez au
sacrificateur I'épaule droite, en la présentant par élévation. 33 Celui des fils d’Aaron qui offrira le sang et la graisse
du sacrifice d'actions de grlces aura I'épaule droite pour sa part. 34 Car je prends sur les sacrifices d'actions de
gréces offerts par les enfants d'Israél la poitrine qu'on agitera de c6té et d'autre et I'épaule qu'on présentera par
élévation, et je les donne au sacrificateur Aaron et a ses fils, par une loi perpétuelle qu'observeront les enfants
d'Israél. 35 C'est la le droit que I'onction d’Aaron et de ses fils leur donnera sur les sacrifices consumés par le feu
devant I'Eternel, depuis le jour ou ils seront présentés pour étre & mon service dans le sacerdoce. 36 C'est ce que
I'Eternel ordonne aux enfants d'lsraél de leur donner depuis le jour de leur onction ; ce sera une loi perpétuelle
parmi leurs descendants.

Ces deux passages montrant clairement que les sacrifices d'actions de graces ont la particularité de
devoir étre consommeés par les sacrificateurs. Raison pour laquelle ils sont forcément publics.

La profondeur du premier passage va bien au-dela lorsqu'il nous est précisé : Ce qui restera de la chair
de la victime sera bralé au feu le troisiéme jour. Dans le cas ou I'on mangerait de la chair de son sacrifice d'actions
de gréces le troisieme jour, le sacrifice ne sera point agréé ; il n'en sera pas tenu compte a celui qui I'a offert ; ce
sera une chose infecte, et quiconque en mangera restera chargé de sa faute (Lévitique 7.17-18). Ce passage
faisant le lien avec le partage du pain dans le dernier repas de Jésus. Dans ce passage du Lévitique,

david kary / Louange et adoration. Page 6/39 RETOUR INDEX




il faut réaliser que I'annonce qui est faite va bien au-dela de I'époque dans laquelle elle est faite. La
fin du verset 18 nous dit : quiconque en mangera restera chargé de sa faute (Lévitique 7.18), or le sacrifice
d'action de graces n'est pas un sacrifice pour une faute, mais un sacrifice de reconnaissance. C'est
pour cela que le texte nous dit que celui qui en mange le troisieme jour reste chargé de sa faute,
parce que le troisiéme jour Jésus est ressuscité et celui qui participe a un sacrifice qui se trouve en
dehors de celui de Jésus ne peut étre pardonné de ses fautes parce qu'il communie avec les idoles.

Jésus, qui est le sacrifice, est I'action de graces. Or il ne sauve que celui qui reconnait que le prix de
sa faute a été payé durant les trois jours de sa mort. Lorsqu'il prend son dernier repas avec ses
disciples, c'est le souverain sacrificateur qui partage le sacrifice avec les sacrificateurs (Luc 22.19 :
Ceci est mon corps, qui est donné pour vous). Pour tous ceux qui se forgent une croyance dans laquelle il
n'est pas monté sur la croix, il n'en est pas descendu ou il n'est pas ressuscité au troisieme jour,
alors le sacrifice en question perd sa valeur et celui qui a de telles prétentions reste chargé de sa
faute, et ce, quelle que soit son apparente sainteté (en outre, on verra par apres que "rendre grace"
est directement rattaché au sacrifice de Jésus).

b) La source de confusion.

L'action de grace et la louange sont toutes les deux présentes dans l'ancienne alliance, mais pas
nécessairement de maniere équilibrée, I'une prenant souvent l'ascendant sur l'autre. Justement
parce que dans ces temps-la, la révélation se faisait également progressivement. Au temps de
Moise, la confusion est impossible. La louange est presque absente et les actions de graces sont
constantes. Ca ne signifie cependant pas que I'un est plus important que I'autre mais uniquement
gue l'un est révélé mais pas l'autre. Ainsi, pendant toute cette époque, la reconnaissance du peuple
va se retranscrire par les sacrifices d'actions de graces, donnant une fausse impression d'absence de
louange, alors que le cantique chanté par Moise et les enfants d'Israél aprés avoir traversé la mer
rouge atteste de sa présence.

Pourtant, alors que le temps va passer, on arrive en quelques années a exactement l'inverse. Les
sacrifices d'actions de grace changent de forme, tout comme la louange. Cependant, une fois de
plus, alors que la forme change, essentiellement sous le regne de David, le terme également
change. On passe des actions de graces sous Moise, a la louange sous David. Par contre, ce qui ne
change pas, c'est la réalité de I'acte. La louange est une action de grace, ce que Néhémie va nous
indiquer assez clairement : car autrefois, du temps de David et d'Asaph, il y avait des chefs de chantres et des
chants de louanges et d'actions de graces en I'honneur de Dieu (Néhémie 12.46).

C'est donc en se basant sur le fait que David est connu comme étant un chantre et qu'il a installé
une louange permanente dans le tabernacle que I'église actuelle représente la louange selon la
facon du tabernacle de David et en oublie tout le reste. C'est oublier que David lui-méme ne
concevait pas du tout la continuation de ce qu'il avait mis en place. On réalise bien que s'approchant
de sa fin, il ne donne pas des consignes a son fils Salomon pour la continuation de ce qu'il avait mis
en place pour lui-méme. Bien au contraire, il organise les chantres pour le temple que Salomon va
batir. Ce temple n'est donc pas l'image du tabernacle de Moise, tout comme il n'est pas celui du
tabernacle de David. Il est la fusion des deux, et c'est la que I'incompréhension globale de la Parole
de Dieu devient pernicieuse.

b.1) La tente de David.

On nous parle de cette tente dans deux livres de la Parole de Dieu, tout d'abord dans Amos, et
ensuite, en citant le prophete, dans le livre des actes.

(O Amos 9.11 : En ce temps-1a, je reléverai de sa chute la maison (Cukkah) de David, J'en réparerai les bréches
(perets), j'en redresserai les ruines, Et je la rebatirai comme elle était autrefois,

david kary / Louange et adoration. Page 7/39 RETOUR INDEX




(O Actes 15.16 : Aprés cela, je reviendrai, et je reléverai de sa chute la tente (skene) de David, J'en réparerai les
ruines, et je la redresserai,

Les deux versets ont leur importance puisque le deuxieme permet de comprendre la réelle
traduction du mot 'cukkah' traduit par maison dans cette version du livre d'Amos. Ce mot a de
nombreuses traductions possibles, dont les trois principales dans le cas qui nous concerne sont :
Tabernacle, tente, maison. Cependant, si les trois possibilités sont présentes, il se trouve que ca
n'est pas réellement le cas dans le livre des Actes des Apoétres, ou I'équivalent de ce mot est 'skene'
qui ne se traduit pas par maison, mais par 'tente / tabernacle' (Sachant que le tabernacle n'est
gu'une tente particuliére et qu'en Grec 'maison' se dit 'oikos').

Donc dans le livre d'Amos, I'Eternel parle bien de la tente de David et non de sa maison. La
différence est importante parce que la 'maison' de David peut parfaitement se référer a autre chose
gue le tabernacle qu'il avait installé justement dans sa maison. 'Maison' se référant trés souvent
dans la Parole de Dieu aux membres de la famille étant sous I'autorité d'une personne dont c'est
justement la maison. C'est le cas de la maison de Noé (Genése 7.1 : L'Eternel dit & Noé : Entre dans
l'arche, toi et toute ta maison ...), de Terach, d'Abraham et ainsi de suite. 'Tente' ou 'tabernacle' nous
parle donc du spirituel, lorsque 'maison' nous parle du charnel. D'ou l'importance de comprendre le
vrai sens du mot présent dans le livre du prophéte Amos.

Cependant, puisque cela parle donc d'une tente/tabernacle, la précision suivante devient source de
questionnement.

b.2) Une tente en ruine ?

Ca pose alors le probleme de la suite du verset qui parle d'en réparer les breches et d'en redresser
les ruines. Comment redresser la ruine d'une tente ou en réparer les breches ? La solution se trouve
dans le verset lui-méme puisque la tente de David n'est tout simplement pas tombée du temps de
David, elle n'a pas été mise a terre. Or elle a cessé d'exister indépendamment du temple a partir de
Salomon, et la chute en question parle donc de ce qui s'est passé lorsqu'elle était indissociable du
temple puisqu'elle n'existait pas sans lui par aprés.

Et c'est la que se trouve l'incompréhension de tous lorsqu'ils lisent que la tente de David sera
restaurée. lls I'imaginent au temps de David, donc indépendante de la tente de Moise et composée
intégralement de louanges. Partant de la, ils dérivent logiqguement, puisqu'ils n'ont plus I'ancre de la
Parole, dans des exagérations qui prennent la forme de ce qu'on connait de nos jours. La réalité de
I'affirmation du prophéte Amos parle de restaurer non pas le tabernacle de David dont nous avons la
trace sous le regne de David, mais la forme aboutie de ce que Dieu était en train de faire. Le temple
de Salomon était I'addition du tabernacle de Moise et de celui de David, et lorsqu'il nous est dit que
celui de David sera rebati, nous ne pouvons pas le comprendre indépendamment de ce qu'il était a
partir de Salomon, la moitié d'un tout. Dans I'addition des deux tabernacles, les actions de grace et
la louange finissent donc par se rejoindre.

En conséquence, l'affirmation transmise par Amos nous dit en réalité que le tabernacle de Moise
existera, mais sans la présence de celui de David, et nous connaissons déja le déséquilibre que cela
instaure. C'est donc pendant cette période que I'Eternel rétablira le tabernacle de David, non pas
comme un tout, mais comme une partie indispensable d'un tout que forme la maison de Dieu. Il va
de soi que leurs existences simultanées sont figuratives, nous sommes le temple de Dieu, et c'est
donc en nous que doivent coexister les deux tabernacles.

b.3) La bréche.
La mention d'une breche est trés importante pour comprendre ce dont nous parle le prophéte Amos.

Si elle est la source de I'erreur de traduction de 'tente' en 'maison’, il n'en reste pas moins que la
présence de cette précision est un socle sans lequel il n'est pas possible de comprendre ce dont

david kary / Louange et adoration. Page 8/39 RETOUR INDEX




I'Eternel est en train de parler. Il faut donc se référer a un autre passage qui va nous faire
comprendre le sujet réel du verset. Ce passage contient une affirmation étrange est difficile a
comprendre, simplement parce que c'est le lien avec le verset d'Amos.

Alors que David est déja roi sur Israél, il émet le souhait que I'arche de l'alliance le rejoigne a
Jérusalem. On sait qu'il devra s'y prendre a deux fois et le sujet a déja été traité ailleurs. C'est lors de
la premiere tentative que se déroule un incident facheux. L'arche de I'Alliance étant transportée de
maniére inadéquate, elle subit les aléas du terrain et se voit déstabilisée jusqu'a pencher de maniere
inquiétante. Uzza décide alors de saisir I'arche de la main pour éviter qu'elle ne finisse par tomber.
La colere de I'Eternel va s'enflammer et Uzza, frappé par I'Eternel, meurt sur l'instant.

Le texte nous dit alors dans la plupart des traductions : David fut irrité de ce que I'Eternel avait frappé
(parats = faire une bréche) Uzza d'un tel chatiment. Et ce lieu a été appelé jusqu'a ce jour Pérets Uzza (2
Samuel 6.8). Cette traduction, dissimule la réalité du texte que la version Darby (entre autres)
retranscrit plus fidélement : Alors David fut trés irrité de ce que I'Eternel avait fait une bréche en la
personne d' Uzza; et il appela ce lieu-la du nom de Pérets-Uzza, qui lui est resté jusqu'a ce jour.
D'ailleurs si la conséquence pour I'endroit ou s'est arrivé est qu'il est renommé en : 'Pérets-Uzza' qui
signifie 'la bréche d'Uzza', ca n'est pas pour rien. Ce qui souligne une fois de plus l'importance
d'avoir des traductions qui privilégient I'exactitude plutdét que la beauté de la syntaxe. Admettons
cependant que I'étrangeté de la formulation réelle n'aidait pas. La notion de breche était difficile a
comprendre, jusqu'a ce gque I'Eternel réutilise ce méme terme par la bouche d'Amos, pour justement
parler tres exactement de cette méme arche de l'alliance, qui représente la gloire de Dieu et qui
sera le centre de la louange dans la tente de David.

Cette bréche est le lien qui permet de comprendre de quoi parle I'Eternel a travers Amos.

L'lsraél d'alors est encore héritiere de celle de Saill qui est une représentation de I'église sans la
présence de la gloire de Dieu, c'est I'église actuelle. L'arrivée de David en tant que roi n'a pas tout
changé immédiatement, il a fallu du temps et la transition se fait essentiellement durant la période
du retour de I'arche. Ce qui est en train de se passer alors que David essaye de faire revenir la gloire
de I'Eternel dans sa ville, c'est exactement ce que I'église actuelle a fait. Elle a essayé de faire
revenir la gloire de I'Eternel au milieu de son peuple, mais a totalement négligé de s'appuyer sur la
Parole de Dieu, élément indispensable a la venue de la gloire de Dieu au milieu d'elle. C'est la que
I'Eternel a fait une bréche, et que sa gloire s'est éloignée de Jérusalem, non pas définitivement, mais
dans l'attente d'une repentance sincére et d'un retour a la Parole de Dieu. L'Eternel a fait les choses
bien. Alors qu'Obed Edom recevait I'arche sous son toit, la bénédiction commencait a toucher sa
famille, s'amplifiant encore et encore. Finalement, les bénédictions sur sa famille étaient telles que
tout le monde en a entendu parler. C'est alors seulement que David a fait ce qui était nécessaire, se
soumettre a la Parole de Dieu, et donc la connaitre, seul moyen pour que la gloire de I'Eternel
revienne au milieu de son peuple.

De nos jours, I'église a voulu de la gloire de Dieu, mais ne s'est pas préparée. Elle est restée
ignorante de la Parole de Dieu et se berce d'illusions. Elle n'a méme plus la possibilité de mettre la
main sur l'arche, parce que son éloignement est tel que ca lui est devenue impossible. L'arche de
I'alliance n'est pas venue dans I'église, au lieu de cela, elle est allée dans la maison d'un particulier,
que Dieu bénit encore et encore, jusqu'a ce que l'accroissement en nombre et en intensité de ses
bénédictions, les rendent visibles pour tous. Alors et alors seulement I'église pourra faire le choix de
la Parole pour ne pas souiller la gloire de Dieu lorsqu'elle s'approchera.

Ce que I'Eternel nous dit dans Amos c'est qu'il se charge de régler le probleme. Ca ne signifie pas
qgue I'église est tranquille et que Dieu va faire le nécessaire pour que tous ses membres puissent
accueillir sa gloire, au contraire, ce que cela signifie c'est que Dieu va faire le nécessaire pour que
ceux parmi I'église décadente actuelle qui feront I'effort de recevoir la connaissance, ne soient plus
mélangés avec ceux qui la refusent, et ils deviendront de facto la seule véritable église.

Cela va passer par la compréhension de ce qu'est réellement la louange, selon la Parole de Dieu, et

david kary / Louange et adoration. Page 9/39 RETOUR INDEX




non plus selon les émotions des hommes.

c) David n'est pas la suite de Moise.

Evidemment, chronologiquement il I'est, mais dans la réalité du plan de Dieu, pas tant que cela. Il ne
représente pas la version parfaite de ce que Dieu avait demandé a Moise. Dans la réalité, ce que
Dieu veut ne peut étre compris qu'en Jésus, mais pour arriver a cette compréhension, il faut réaliser
gue l'ancienne alliance est la mise en place de tout ce qui est nécessaire a ce que cela puisse
arriver.

L'Eternel a donc commencé par nous parler de Moise, et a donné la loi a laquelle il est associé. Une
fois que cette partie est transmise, il s'est attaché a nous montrer autre chose, c'est-a-dire la grace a
travers le regne de David. L'intégralité de la vie de David est sous ce signe. Ses fautes nombreuses
auraient presque toutes dU lui coliter la vie, mais il se repend en permanence et est pardonné, ce qui
n'existe pas sous la loi, mais uniquement sous la grace.

A partir du rapatriement de I'arche, la louange sera désormais permanente durant son regne, c'est
cependant a la fin de celui-ci que les choses prennent toute leur ampleur. Ses préparatifs pour le
temple que Salomon son fils construira sont de grande ampleur. Il ne s'est pas limité a réunir les
matériaux nécessaires mais a également nommé par avance les différentes personnes qui entreront
en fonction dans chaque domaine, que ce soit les soldats, les portiers, ou encore ... les chantres.

La chose est cocasse, le temple de Salomon n'est pas le tabernacle de Moise en dur. Bien qu'il puisse
étre percu de la sorte, les regles n'y sont pas les mémes, pas plus que les fonctions. L'arche de
I'alliance n'étant plus appelée a se déplacer, tous les Lévites dont la charge était de la porter sur les
épaules n'ont plus de fonctions. De plus, des portiers sont nommés, ce qui n'existait pas auparavant,
et évidemment, des chantres le sont, ce qui est également une nouveauté. Or I'Eternel n'a pas
ajouté un addendum a la loi de Moise.

Il avait dans un premier temps donné la loi qui se symbolise par le tabernacle de Moise et dans
lequel la reconnaissance s'exprimait par des sacrifices d'actions de graces. Puis dans un deuxieme, il
a montré la grace qui se symbolise par le tabernacle de David, dans lequel la reconnaissance
s'exprimait par de la louange (spécifiguement chantée).

La syntheése de ces deux tabernacles se trouve justement étre le temple fait par Salomon. Un subtil
mélange des deux qui n'en reste cependant qu'une annonce de ce qui était a venir en Jésus.

Ainsi, ca n'est pas le tabernacle de Moise qui est une image de ce qui doit étre, pas plus que le
tabernacle de David ne l'est. Ca n'était que des explications des deux parties qui composent le
temple dans lequel I'Eternel voulait habiter, et c'est le temple en question qui est une image de ce
gue nous devons étre. Lorsque Jésus parlera de la destruction et de la reconstruction du temple dans
I'évangile selon Jean, I'écrivain nous précisait bien : Mais il parlait du temple de son corps (Jean 2.21) et
non du tabernacle de son corps. Nous avons donc la progression de la révélation qui va du temple de
Salomon vers celui de Zorobabel, et devant la tristesse qu'éprouve le peuple de le voir moins
glorieux que son prédécesseur, I'Eternel va faire une annonce qui est celle de la suite de son plan :

O Aggée 2.5-9 : Je reste fidéle a l'alliance que j'ai faite avec vous Quand vous sortites de I'Egypte, Et mon
esprit est au milieu de vous; Ne craignez pas ! 6 Car ainsi parle I'Eternel des armées : Encore un peu de temps, Et
j'ébranlerai les cieux et la terre, La mer et le sec ; 7 J'ébranlerai toutes les nations ; Les trésors de toutes les
nations viendront, Et je remplirai de gloire cette maison, Dit I'Eternel des armées. 8 L'argent est a moi, et l'or est a
moi, Dit I'Eternel des armées. 9 La gloire de cette derniére maison sera plus grande Que celle de la premiére, Dit
I'Eternel des armées ; Et c'est dans ce lieu que je donnerai la paix, Dit I'Eternel des armées.

david kary / Louange et adoration. Page 10/ 39 RETOUR INDEX




Or cette annonce ne parle pas du temple de Zorobabel mais annonce qu'apres celui-la il y en aura un
qui sera plus glorieux encore que celui de Salomon ne Il'avait été.

Plusieurs éléments nous le montrent. Il commence par les rassurer sur le fait que son esprit est au
milieu d'eux, et cette affirmation, si elle peut nous sembler presque évidente, et donc secondaire, ne
I'est absolument pas. Il ne faut pas oublier que I'arche de I'alliance transportait la gloire de I'Eternel,
et cette arche a disparu définitivement de la circulation lorsque Nebucadnetsar a détruit le temple
de Salomon. Les enfants d'lsraél ont donc fait d'immenses efforts pour reconstruire un temple qui n'a
rien de commun avec celui d'autrefois. Ses murs ne sont pas couverts d'or, le bois ne vient pas du
Liban, et plus que tout, la gloire semble absente puisque I'arche I'est. C'est pour cela que le verset 5
est important. L'esprit de Dieu est milieu de son peuple, mais pas au travers de la présence de
I'arche. Ce qui efface tout parallele avec les deux tabernacles précédents et avec le temple de
Salomon. Il annonce alors que du temps doit passer et gu'alors seulement il remplira de gloire cette
maison.

Ce que dit I'Eternel c'est de ne pas s'inquiéter de ce que ce temple reconstruit ne soit pas fait aussi
richement que son prédécesseur. S'il leur précise que l'or et I'argent lui appartiennent, c'est pour
gu'ils comprennent que couvrir ce batiment de la richesse des hommes n'a pas de valeur, parce que
I'or qu'ils utiliseraient lui appartient déja de toute facon. Aussi, estimer la gloire du temple en
fonction de I'or et de I'argent qui en couvrent les murs n'a aucune valeur a ses yeux.

C'est apres ces deux affirmations, la premiere étant que son esprit est au milieu d'eux, et la
deuxieme que l'or et I'argent lui appartiennent, qu'il précise que : La gloire de cette derniére maison sera
plus grande que celle de la premiére, non pas en parlant de celle que Zorobabel vient de construire, mais
en faisant mention de celle qui est a venir. Or rappelons-nous qu'il vient de préciser que son esprit
est au milieu de son peuple, c'est donc cette affirmation qui est le sujet de la : derniére maison, et non
celle qui vient d'étre réalisée. C'est uniqguement dans cette : derniére maison qu'il donnera la paix
(Aggée 2.9 : Et c'est dans ce lieu que je donnerai la paix). Or c'est bien dans le temple que nous sommes
qu'il a fait reposer la paix, et nulle part ailleurs (Jean 14.27 : Je vous laisse la paix, je vous donne ma
paix ...).

Le temple que Zorobabel a construit ne servait qu'a une chose, prouver que les hommes ne peuvent
retrouver la gloire de Dieu par leurs propres efforts. Malgré tout le travail accompli, le bois n'est pas
du Liban, les murs ne sont pas couverts d'or, et I'arche de la gloire de Dieu est absente. L'Eternel
atteste que si sa gloire n'est plus présente dans le temple de Zorobabel, son arche ne s'y trouvant
pas, c'est qu'il n'agrée plus un temple fait de mains d'hommes.

d) L'erreur des croyants.

Comprenant ce qui vient d'étre dit, on réalise mieux I'égarement des croyants. Leur manque de
connaissance de la Parole de Dieu leur a permis de se bercer de l'illusion que leur vie sera désormais
faite de chansonnettes diverses. Lorsqu'Amos parle de relever la tente de David, et donc son
tabernacle, ils en déduisent simplement que nous entrons a nouveau dans une période ressemblant
au regne de David, et que la louange sera le centre de notre relation avec Dieu. L'erreur est d'autant
plus pernicieuse, et pour ainsi dire mortelle, qu'ils ont juste suffisamment raison pour ne pas réaliser
qu'ils ont tort.

Lorsqu'Amos nous annonce le relevement de la tente de David, ca a pour but de nous rappeler que
la louange ne se fait pas en fonction des émotions. La louange que nous pouvons faire seul dans
notre chambre a ses limites, tout comme celle de David avait les siennes. Le seul moyen d'aller au-
dela de ces dites limites, c'est de régler notre diapason, et la Parole de Dieu est le seul manuel qui
nous expliqgue comment faire.

david kary / Louange et adoration. Page 11/39 RETOUR INDEX




Ainsi, de maniére amusante, lorsque I'Eternel annonce qu'il va relever la tente de David, il signifie en
réalité qu'il va relever la connaissance de la Parole de Dieu. Connaissance sans laquelle le tabernacle
de David n'aurait jamais pu exister, et ne pourra jamais exister. Connaissance qui, si elle est refusée
par le peuple, leur fera perdre leur salut si on s'en réfere a ce que nous transmettait Osée.

(O Osée 4.6 : Mon peuple est détruit, parce qu'il lui manque la connaissance. Puisque tu as rejeté la
connaissance, je te rejetteral, et tu seras dépouillé de mon sacerdoce ; puisque tu as oublié la loi de ton Dieu,
J'oublierai aussi tes enfants.

Oui, Dieu veut un peuple d'adorateurs, la louange est fondamentale, mais elle est incomprise. Le
Pére veut des VRAIS adorateurs (Jean 4.23), ce qui implique obligatoirement qu'il y en a des faux. La
différence entre les uns et les autres se trouvant expliqguée dans la suite de ce méme verset de
I'évangile selon Jean, lorsque Jésus nous indique le type d'adoration qui qualifie a étre du type dont il
parle : les vrais adorateurs adoreront le Pére en esprit et en vérité. Or si ceux qui prétendent louer et adorer
en esprit sont nombreux, par contre leur compréhension de la 'vérité' est généralement bancale. Elle
se limite usuellement a penser que cela parle de sincérité, alors que la Parole, tant dans l'ancienne
gue dans la nouvelle alliance ne fait pas de secrets concernant l'identité réelle de la vérité :

(O Psaumes 119.160 : Le fondement de ta parole est la vérité, et toutes les lois de ta justice sont éternelles.
(O Jean 17.17 : Sanctifie-les par ta Vérité : ta parole est la Vérité.

Celui qui croit pouvoir s'exonérer de la Parole rejette le salut.

e) De nos jours.

Ainsi, ayant été mises en avant de manieres successives, les actions de graces et la louange ont
fusionné dans le temple de Salomon. Le peuple venait offrir des sacrifices d'actions de graces, et les
chantres louaient Dieu. Par contre, avec le temple de Zorobabel, I'Eternel avait été clair sur le fait
qgu'il n'habitait plus dedans et qu'il résidait désormais au milieu de son peuple. Le passage de la chair
a l'esprit était donc annoncé. C'est ce passage d'un état de la révélation vers I'autre qui va changer
la donne.

Désormais le temple n'est pas invalidé, mais son adresse a changé. Ca n'est plus le batiment qui
définit le temple, mais celui qui I'habite. La compréhension de ce qu'est le temple du temps de
Salomon, bien qu'étant fondamentalement correcte, était incompléte. Le temple est temple non pas
parce que les hommes le décident, mais parce que Dieu y demeure. Cela fait du temple de Salomon
un endroit pouvant porter ce qualificatif parce que Il'arche y résidait, mais cela rend également sa
perpétuation impossible, parce que la gloire de Dieu n'y réside plus du temps de Zorobabel.
Désormais, habitant au milieu de son peuple, comme ca avait toujours été son intention, c'est le
croyant qui devient le temple de Dieu.

Le deuxiéme effet a prendre en compte, c'est que tous deviennent sacrificateurs et rois, c'est le
sacerdoce royal dont nous parle Pierre. Des lors, si on reprend le modele que représente le temple
de Salomon, tous sont impliqués plus personnellement dans les sacrifices d'actions de graces et la
louange. Le peuple qui se trouvait en dehors du parvis n'existe plus, cette zone est donnée aux
nations. Désormais ils sont tous sacrificateurs, mais cela ne change pas forcément le fond des
actions de graces et de la louange, ca ne fait qu'en changer la forme. En chacun de nous réside I'un
et I'autre, mais leurs expressions sont différentes.

C'est donc une pratique qui se veut aussi permanente qu'elle I'était du temps de David, tout en
conservant également son c6té sacrificiel. Ce qui distingue I'une de l'autre tient dans le theme. Les
actions de graces sont simplement une louange ayant un theme spécifique puisqu'elles consistent a

david kary / Louange et adoration. Page 12/39 RETOUR INDEX




remercier pour une chose précise qu'il a faite et pour laquelle nous exprimons notre reconnaissance,
alors que la louange est plus large, permettant de lui rendre gloire pour tout et n'importe quoi. Mais
dans I'ensemble, l'une et l'autre se confondent, la louange devenant un sacrifice en soi (Hébreux
13.15 : Par lui, offrons sans cesse a Dieu un sacrifice de louange, c'est-a-dire le fruit de levres qui confessent son

nom).

david kary / Louange et adoration. Page 13/39 RETOUR INDEX




3 - L'ACTION DE GRACE DANS LA NOUVELLE ALLIANCE.

a) Dans la nouvelle alliance.

L'action de grace est une louange, et la louange est une action de grace. On est d'accord lorsgu'on le
dit vite, mais lorsqu'on y réfléchit cela pose tout de méme probleme. Le probleme en question vient
de la différence entre la nouvelle et I'ancienne alliance. Dans de nombreux cas la méme notion
change de nom en passant de l'une a l'autre, mais pour autant le vocable de I'ancienne reste
présent pour désigner autre chose. Nous sommes passés de la loi a la grace, ce qui a transposé dans
le spirituel ce qui était charnel. Un bon exemple pour comprendre ce probléme dans la
compréhension de beaucoup se trouve étre la circoncision. Nous savons tous ce qu'elle était, nous
savons tous ce qu'elle est devenue, mais la circoncision continue de désigner une pratique charnelle
touchant le corps et peut donc perturber la compréhension de certains. Un autre exemple se trouve
étre la notion de sacrifice. Les sacrifices de I'ancienne alliance ne sont pas invalidés par ceux qui,
comme la loi, sont restés charnels, par contre, pour celui qui a accepté Jésus, ils se retrouvent dans
le sacrifice perpétuel du Fils de Dieu. L'ancien existe donc toujours, est toujours représentatif de la
méme chose, mais rejette ce qui est représenté. Pratiquer ce qui était une annonce lorsque
I'annonce est révélée n'a pas de sens, mais ne signifie pas pour autant que cela attira I'approbation
de tous. Certains continueront d'annoncer ce qui est déja la. Il en va de méme pour les sacrifices
d'actions de graces qui annoncaient quelque chose et qui désignaient quelque chose dans I'ancienne
alliance, mais désignent autre chose dans la nouvelle. Pourtant elles continuent d'exister sous un
autre nom.

Pour ce qui est de leur présence dans la nouvelle alliance, on ne peut pas dire qu'elles soient
totalement absentes. En réalité il existe deux versets dans lesquels elles sont citées, les deux se
trouvant dans le livre de I'Apocalypse.

(O Apocalypse 4.9 : Quand les étres vivants rendent gloire et honneur et actions de graces a celui qui est assis
sur le tréne, a celui qui vit aux siecles des siécles,

(O Apocalypse 7.11-12 : Et tous les anges se tenaient autour du tréne et des vieillards et des quatre étres
vivants ; et ils se prosternérent sur leur face devant le tréne, et ils adorérent Dieu, 12 en disant : Amen ! La
louange, la gloire, la sagesse, l'action de graces, I'honneur, la puissance, et la force, soient a notre Dieu, aux
siécles des siécles ! Amen |

La particularité étant que dans les deux cas on ne nous parle pas d'étres humains. Cela signifie que
dans toute la nouvelle alliance, il n'y a plus d'actions de graces prononcées par des étres humains.
L'importance de noter ces deux versets ne s'arréte pas la. On note dans Apocalypse 7.11-12 qu'il est
fait mention non seulement des 'actions de graces', mais également de 'louange'. Ce qui établit que ce
sont deux choses différentes. Donc si chacune renvoie a l'autre, elles n'en restent pas moins deux
choses différentes dont on sait a minima que les actions de graces ne sont faites que par des étres
célestes.

david kary / Louange et adoration. Page 14/39 RETOUR INDEX




b) Rendre grace.
Pourtant, la notion de grace nous est familiere et pas seulement dans la grace de Dieu dont nous
sommes les bénéficiaires. Certaines coutumes parlent de priéres portant ce nom et qui sont
usuellement récitées en fin de repas. Ces pratiques n'ont cependant rien de scripturaire, mais elles
ont été véhiculées pendant tellement longtemps que beaucoup les ont adoptés par mimétisme,
persuadés qu'elles sont tirées de la Parole de Dieu. Ce qui n'est évidemment pas le cas. Comme
souvent, ces fausses conceptions se basent sur une fausse impression qu'une lecture inattentive de
la Parole de Dieu peut donner.
Oui, Jésus rend grace a plusieurs reprises, mais contrairement a la tradition des hommes qui place
ce genre de supposées priéres apres un repas, il ne rend jamais grace aprés un repas, pas plutét
avant, méme si, comme je viens de le dire, ¢a pourrait le laisser entendre. Pour mieux comprendre
cette particularité, on va regarder l'intégralité des versets de la nouvelle alliance parlant de rendre
grace.

b.1) Jésus rend grace.

En tout et pour tout, Jésus rend grace dans trois situations, qui sont :
[1] La résurrection de Lazare.

La multiplication des pains (le pain).

Son dernier repas avec les disciples (le pain et le vin).

En détail :
[1] La résurrection de Lazare.

O Jean 11.41 : lIs étérent donc la pierre. Et Jésus leva les yeux en haut, et dit : Pére, je te rends graces
(eucharisteo) de ce que tu m'as exaucé.

La multiplication des pains (le pain).

(O Matthieu 15.36 : prit les sept pains et les poissons, et, aprés avoir rendu graces (eucharisteo), il les rompit
et les donna a ses disciples, qui les distribuérent a la foule.

(O Marc 8.6 : Alors il fit asseoir la foule par terre, prit les sept pains, et, aprés avoir rendu graces (eucharisteo),
il les rompit, et les donna a ses disciples pour les distribuer; et ils les distribuérent a la foule.

O Jean 6.11 : Jésus prit les pains, rendit graces (eucharisteo), et les distribua a ceux qui étaient assis; il leur
donna de méme des poissons, autant qu'ils en voulurent.

O Jean 6.23 : Le lendemain, comme d'autres barques étaient arrivées de Tibériade prés du lieu ot ils avaient
mangé le pain apres que le Seigneur eut rendu gréces (eucharisteo),

Son dernier repas avec les disciples (le pain et le vin).

(O Matthieu 26.27 : Il prit ensuite une coupe ; et, aprés avoir rendu graces (eucharisteo), il la leur donna, en
disant : Buvez-en tous ;

(O Marc 14.23 : Il prit ensuite une coupe; et, aprés avoir rendu graces (eucharisteo), il la leur donna, et ils en

david kary / Louange et adoration. Page 15/39 RETOUR INDEX




burent tous.

O Luc 22.17 : Et, ayant pris une coupe et rendu gréces (eucharisteo), il dit : Prenez cette coupe, et distribuez-
la entre vous ;

(O Matthieu 26.26 : Pendant qu'ils mangeaient, Jésus prit du pain ; et, aprés avoir rendu graces (eulogeo
bénir), il le rompit, et le donna aux disciples, en disant : Prenez, mangez, ceci est mon corps.

(O Marc 14.22 : Pendant qu'ils mangeaient, Jésus prit du pain ; et, aprés avoir rendu graces (eulogeo
bénir), il le rompit, et le leur donna, en disant : Prenez, ceci est mon corps.

O Luc 22.19 : Ensuite il prit du pain ; et, aprés avoir rendu graces (eucharisteo), il le rompit, et le leur donna,
en disant : Ceci est mon corps, qui est donné pour vous; faites ceci en mémoire de moi.

Il y a deux choses tres intéressantes a prendre en compte suite a I'observation de tous les versets
stipulant que Jésus rendait grace.

La premiére se trouve dans le mot Grec et dans le fait que dans deux de ces versets le mot qui a été
traduit par "rendre grace" n'est pas le méme que dans tous les autres. Usuellement, c'est le mot
"eucharisteo" qui signifie "avoir ou exprimer de la reconnaissance", mais dans le cas de Matthieu
26.26 et Marc 14.22, c'est le mot "eulogeo", qui signifie "bénir", qui est employé. Il se trouve que ces
deux versets, ainsi que celui de Luc 22.19, parlent exactement de la méme chose, ce qui exclut donc
la possibilité d'une variation dans le theme. Cette variation n'existe que dans le mot, et Matthieu,
ayant été présent lorsque Jésus a rendu grace, sait parfaitement ce qu'il a entendu, et ce qu'il a
entendu, il le définit comme étant "eulogeo", donc une bénédiction. Or, lorsqu'on rend grace, on
remercie pour quelque chose de précis qui est le sujet de la reconnaissance qu'on exprime ; par
contre, bénir ne porte pas cette limitation. Par exemple, I'ange de I'Eternel parlant a Gédéon
I'appelle "vaillant héro" alors qu'il n'a démontré aucune vaillance ni aucun héroisme. L'ange de
I'Eternel dit du bien de lui sans cause connue, donc, en d'autres termes, il le bénit. Le but ici, n'est
pas de savoir quel mot est le bon, mais de comprendre que les deux le sont. Le but n'étant donc plus
de trouver lequel dépend de l'autre, mais plutét de trouver le dénominateur commun. Donc Jésus
bénit le Pére pour une chose qu'il a faite. Ensuite, trouver de quelle chose il peut s'agir renvoie a la
deuxiéme chose intéressante.

La deuxiéme se trouve donc dans les situations ou s'est arrivé. Méme s'il y a 11 versets en tout,
dans la réalité il n'y a que trois types particuliers. Le partage du vin, le partage du pain et la
résurrection de Lazare. Ces trois événements sont les seuls ou Jésus rend graces. Or, si on ne s'en
rend pas obligatoirement compte a prime abord, il se trouve que cela parle de la méme chose : la
résurrection. Le pain et le vin parlent de celle de Jésus, et la résurrection de Lazare I'annonce. On
pourrait se réfugier derriere I'idée d'une coincidence, mais ce serait hasardeux concernant un texte
gue Dieu a personnellement inspiré a ses serviteurs.

Maintenant, pourquoi rend-t-il graces ? On voit quand il I'a fait, mais cela ne signifie pas que I'on
sache pourquoi. Commencons de suite par anéantir I'affirmation de la priere avant les repas. Elle
n'est pas fondée sur la Parole de Dieu. Lorsque Jésus rend graces pendant son dernier repas, il ne I'a
pas fait avant, ni apres le repas, mais pendant (Matthieu 26.26 : Pendant qu'ils mangeaient...) (Marc
14.22 : Pendant qu'ils mangeaient...). Pour ajouter a cela, lorsqu'il donnera la lecon de priere a ses
disciples, il dira bien "donne nous aujourd'hui notre pain quotidien" (Matthieu 6.11), sans relier la
demande a un début quelconque de repas, mais en le plagant dans le cadre de la priere normale du
croyant. Il a donc rendu graces lorsque du pain et du vin étaient disponibles, et non parce que cela
parlait du repas. La raison plus précise de rendre grace se trouve exprimée dans le cas de Lazare, olu
Jésus ne rend pas graces au Pére pour la résurrection de Lazare, mais pour quelgue chose de bien
plus simple : je te rends graces de ce que tu m'as exaucé (Jean 11.41). Jésus était donc reconnaissant de
ce que le Pére I'écoute et ce, bien qu'il savait que le Péere I'écoute toujours (Pour moi, je savais que tu

david kary / Louange et adoration. Page 16/39 RETOUR INDEX




m'exauces toujours; mais j'ai parlé a cause de la foule qui m'entoure, afin qu'ils croient que c'est toi qui m'as
envoyé : Jean 11.42), et il exprimait cette reconnaissance uniquement dans des moments qui étaient
rattachés a sa résurrection.

b.2) D'autres personnes rendent graces.

Dans l'intégralité de la nouvelle alliance, il se trouve que Jésus est presque le seul a rendre grace.
Cela peut sembler étrange, mais c'est simplement un fait. Dans les quatre versions de I'évangile, il
n'y a que deux autres versets qui sont concernés, tous les deux dans I'évangile selon Luc. Le premier
concerne le Samaritain guérit de la lepre (Luc 17.16 : I/l tomba sur sa face aux pieds de Jésus, et lui rendit
graces (eucharisteo). C'était un Samaritain) et le second un pharisien dont la priere est un exemple
de ce qu'une priere ne doit pas étre (Luc 18.11 : Le pharisien, debout, priait ainsi en lui-méme : O Dieu, je te
rends graces (eucharisteo) de ce que je ne suis pas comme le reste des hommes, qui sont ravisseurs, injustes,
adultéres, ou méme comme ce publicain). Dans les deux cas, ce qui est dit de ce qu'ils ont fait est un
témoignage de ce qui s'est passé, et non de ce qui est droit devant Dieu. Par ailleurs, on ne nous
parle pas de qui ils sont, mais de ce qu'ils sont, un samaritain et un pharisien.

Avec ceux concernant Jésus, ce sont tous les versets qui parlent de rendre graces dans les quatre
versions de I'évangile.

Ensuite il y a encore deux versets dans le livre des Actes qui impliquent Paul et qui, une fois de plus,
sont particulierement problématiques. (Actes 27.35 : Ayant ainsi parlé, il prit du pain, et, aprés avoir rendu
gréces (eucharisteo) a Dieu devant tous, il le rompit, et se mit a manger) (Actes 28.15 : De Rome vinrent a
notre rencontre, jusqu'au Forum d'Appius et aux Trois Tavernes, les freres qui avaient entendu parler de nous.
Paul, en les voyant, rendit graces (eucharisteo) a Dieu, et prit courage).

Puis plus aucun cas dans les épitres, et finalement un dernier cas dans le livre de I'apocalypse ou,
cette fois-ci, les 24 vieillards se prosternent devant Dieu (Apocalypse 11.17 : en disant : Nous te
rendons graces (eucharisteo), Seigneur Dieu tout-puissant, qui es, et qui étais, de ce que tu as saisi ta grande
puissance et pris possession de ton regne). Or le Dieu en question est le Fils puisqu'ils disent qu'il a pris
possession de son régne, et c'est Jésus qui est le roi des rois (Apocalypse 19.16 : Il avait sur son
vétement et sur sa cuisse un nom écrit : Roi des rois et Seigneur des seigneurs) (Apocalypse 17.14 : ... ilest le
Seigneur des seigneurs et le Roi des rois). Leur raison de rendre graces est justement que )Jésus soit
entré dans son regne, or il a acquis le trone par sa résurrection, ce qui aligne les 24 vieillards avec
les Paroles de Jésus de son temps terrestre.

I n'y a donc plus de sacrifices d'actions de graces au sens de l'ancienne alliance, mais une
transposition dans la vie personnelle qui consiste a rendre graces, et donc a exprimer notre
reconnaissance pour notre salut. Quel que soit le sujet qui nous pousse a exprimer notre
reconnaissance, nous devons en arriver a comprendre que ce qui permet que le Seigneur prenne
soin de nous c'est notre naissance dans I'esprit. S'il nous évite un accident, il le fait non pas parce
gue nous sommes meilleurs que les autres, mais parce que nous lui appartenons. S'il nous guérit, il
ne le fait pas parce que nous sommes meilleurs que les autres, mais également parce que nous lui
appartenons. Aussi, il faut grandir dans la compréhension que chaque chose qu'il fait pour nous
témoigne que nous lui appartenons. Elle est la conséquence directe de son sacrifice et de sa
résurrection et c'est pour cela qu'a chaque fois que Jésus rendait graces, cela se rattachait
systématiqguement au pain, au vin et a la résurrection elle-méme.

Chaque chose qu'il fait pour nous, aussi insignifiante que nous pouvons penser qu'elle soit, atteste
de ce qu'il a fait pour nous il y a 2000 ans. Aussi, hous pouvons le remercier pour cette chose que
nous considérons insignifiante, ou réaliser ce qu'elle atteste et lui rendre graces pour ce qui compte
vraiment.

david kary / Louange et adoration. Page 17/39 RETOUR INDEX




c) La suite.

Cependant, cela ne regle pas la question de la louange et de I'adoration a proprement parler. Par
contre ca nous permet a minima de comprendre qu'en toute chose, la reconnaissance doit étre la
méme parce gue tout atteste de sa grandeur. Les petites comme les grandes choses a nos yeux.
Parce qu'aux yeux de Dieu, rien n'est grand ou petit.

Ce qui a été mis en avant ici est uniqguement l'origine de ce que nous appelons 'louange' de nos
jours, parce que certaines des bases qui la composaient sont toujours présentes et il est nécessaire
de savoir de quoi on parle lorsque je vais aborder plus concretement la louange et I'adoration.

david kary / Louange et adoration. Page 18/39 RETOUR INDEX




A - CONCRETEMENT DE NOS JOURS.

L'ancienne alliance nous a montré successivement l'importance des actions de graces et de la
louange. Ces deux axes ont été révélés par leurs tabernacles respectifs pour finalement s'unir dans
le temple de Salomon, qui est I'image de ce que nous sommes.

Si les actions de graces et la louange finissent par se confondre simplement dans la louange, il n'en
reste pas moins que ce qui les différenciait existe toujours, mais a un autre niveau.

a) Ensemble et sous-ensembile.

[1] La louange, qui est plus générale, n'est pas forcément une action de grace. Vous pouvez louer
Dieu pour autre chose que ce qu'il a fait.

L'action de grace, qui est plus particuliére, est toujours une louange. Vous louez Dieu pour ce qu'il
a fait.

La différence entre les deux est donc minime.

Ensuite, et c'est la partie la plus importante, la différence se situe entre le privé et le public.

b) Privé/public.
L'exemple de David va une fois de plus étre important.

Il a passé son enfance et son adolescence a louer Dieu avec sa harpe au milieu des troupeaux de son
pere. Tout allait pour le mieux et Dieu était avec lui. Pourtant, lorsqu'il va vouloir faire revenir I'arche
au milieu de son peuple, les choses vont se corser et sa maniere de faire, qui pourtant fonctionnait
parfaitement auparavant, ne va pas permettre d'éviter la catastrophe. Evidemment, et j'en ai déja
parlé, le probléme était sa méconnaissance de la loi de Dieu qui I'avait poussé a faire ce qui n'était
pas permis. Ce qui établit une bonne fois pour toutes que les bonnes intentions ne justifient rien.

La question se pose cependant. Cela implique-t-il que durant tout le reste de sa vie passée il avait
toujours fait exactement ce qu'il fallait ? Ou y a-t-il une donnée nouvelle qui n'entrait pas en ligne de
compte auparavant et qui désormais devient si importante que toutes ses habitudes sont renversées
au point qu'il va avoir peur de l'arche et I'éloigner de sa présence ? Il est évident qu'une donnée
supplémentaire est apparue, et qu'il ne s'y attendait pas. Cette donnée, c'est la Parole de Dieu.

Dans le cadre privé, Dieu connaissait son cceur et recevait sa louange malgré les failles, par contre,
dans I'assemblée, il n'en va pas de méme, et les failles vont agir comme autant de piéges pour celui
gui entend et pour celui qui participe. Le témoignage rendu par la louange doit étre en accord avec
la Parole de Dieu. Il ne peut en aucun cas contenir des éléments qui terniraient la gloire de Dieu par
leurs non-conformités. La louange doit attester avec exactitude de ce que Dieu a fait, et la Parole de
Dieu est le seul socle par lequel chacun peut établir avec certitude I'action de Dieu dont il est

david kary / Louange et adoration. Page 19/39 RETOUR INDEX




question. Les choses que chacun vit individuellement ne peuvent pas faire l'objet de louanges
publiques. La vérité prime au-dessus de la volonté de s'exprimer. Or peu importe ce que vous vivez
personnellement, vous étes le seul a savoir que vous l'avez vécu (et rien ne garantit que vous l'ayez
compris). Le changer en chant pour que tous l'entonnent, c'est leur demander de remercier Dieu
pour une chose dont ils ne savent pas si elle est vraie. C'est méme prendre le risque de louer Dieu
pour un mensonge. Seule la Parole de Dieu est éprouvée, et elle seule doit étre la source de la
louange au milieu de I'assemblée. D'autant que vous courez le risque de publiguement louer Dieu
pour une exception que chacun prendrait alors comme l'expression d'une vérité générale. Que se
passerait-il si Osée se retrouvait dans une assemblée et louait Dieu pour avoir épousé une
prostituée. Chacun penserait alors que c'est autorisé, alors que ca ne l'est pas, pourtant c'est bien ce
gue I'Eternel a dit a Osée de faire.

david kary / Louange et adoration. Page 20/ 39 RETOUR INDEX




5 - L'IMPORTANGCE DE LA VERITE.

a) Le corollaire.

Il suit de ce gue je viens de dire que I'une des choses qui définit si la louange est adéquate, qu'elle
soit publique ou privée, tient dans la véracité des termes qu'elle met en avant. Cette vérité se doit
d'étre encadrée par la Parole de Dieu. Tous chants qui relatent nos expériences personnelles, ou
encore pire, nos émotions, nos requétes ... , ne sont pas de la louange, et ca pose un énorme
probléme. Dieu siége au milieu des louanges de son peuple, et si ce qui est chanté n'est pas de la
louange, indépendamment de la sincérité des protagonistes, alors celui pour qui elle est chantée
n'est pas Dieu et la catastrophe n'est pas loin.

C'est pour cela que la premiere étape de tout chant qui se veut étre de la louange, doit étre de
passer |'épreuve de la Parole de Dieu. Si ca n'est pas totalement conforme, alors ca doit
impérativement étre rejeté.

Si la louange n'est pas conforme, il ne faut pas se berner en pensant que Dieu ne l'acceptera
simplement pas. Dans la réalité, la louange sera toujours de la louange, c'est son destinataire qui
change. Si ce qui est le sujet de votre louange n'est pas conforme a la Parole de Dieu, alors votre
louange sera recue par quelqu'un d'autre, et nous savons tous qui.

Si ce que vous proclamez n'est pas la Parole de Dieu, alors c'est la votre. Lorsqu'Eve répond au
serpent, elle fait passer sa parole pour la Parole de Dieu, et il faut bien comprendre que ¢ca ne
provoque pas la chute de satan, qui est déja tombé, ca provoque la sienne.

On en revient donc tout naturellement au probléme premier de I'église, elle ne connaft pas la Parole
de Dieu. Malheureusement pour elle, il n'est pas question de trouver un moyen pour qu'elle puisse
tout de méme louer Dieu malgré son abyssal manque de connaissance de la Parole. Il n'y a pas de
raccourcis, si c'était le cas, David n'aurait pas eu a chercher dans la loi comment faire pour
transporter I'arche, ca aurait marché la premiére fois. La Parole ne sera jamais une étape qu'on peut
négliger, et pour ceux qui ont longtemps pensé que c'était une possibilité, le temps est court pour se
mettre a Jour. Si Dieu ne fait pas d'exception dans un sens, il faut bien comprendre qu'il n'en fait pas
plus dans I'autre, sa Justice rend cette éventualité impossible. Quant au faux refuge de la grace, il
faut bien comprendre que la grace est pour ceux qui ont réellement accepté le Seigneur ; et pour
ceux qui rejettent la Parole ou la négligent, il faut se rappeler que Jésus est la Parole vivante, ces
personnes ont rejeté Jésus et ne sont donc pas sous la grace, méme si elles le professent.

b) Un peu de sérieux !

Nous sommes passés du sérieux du service dans le tabernacle de Moise, ou la présentation d'un feu
étranger signifiait la mort, a une vision presque chaotique de la louange qu'on associe faussement
au tabernacle de David. Cela fait probablement partie des choses les plus difficiles a extirper de
notre subconscient. Rien ne nous dit que la louange dans le tabernacle de David n'était pas tout
autant structurée que les actions de graces |'étaient dans le tabernacle de Moise. En réalité, il est
plus que probable qu'un ordre presque Spartiate régnait dans la louange du tabernacle de David. Si

david kary / Louange et adoration. Page 21/39 RETOUR INDEX




on ne se rend pas forcément compte de ce que David nous en dit, il faut cependant réaliser qu'a la
fin de sa vie, alors que David s'appréte a transposer son tabernacle dans le temple de Salomon, il va
structurer des chantres dans un ordre précis. Ce qui ne signifie pas qu'on faisait n'importe quoi
durant la vie de David, mais simplement que, sa fin arrivant, il fallait faire le bilan et s'assurer de la
perpétuation au sein du temple, de ce qui se faisait dans son tabernacle.

La louange, tant dans le tabernacle de David que dans le temple de Salomon était structurée, parce
gue ca n'était pas un comportement fleur bleu, un concert au sein duquel chacun fait ce qu'il veut.
Un spectacle introductif pendant lequel on prend sa place et on finit de saluer les fréres et sceurs.
C'était un service saint, a I'image des différents sacrifices qui se pratiquaient et donc du sacrifice de
Jésus.

La louange de nos jours doit retrouver cet aspect. Louer est un acte saint qui doit étre traité de la
sorte. Ca n'exclut pas certaines extériorisations, mais remet en question le coeur de ceux qui louent.
Combien ont a l'esprit que lorsqu'ils louent, I'Eternel se tient au milieu d'eux et les écoute. La
sainteté de la présence de Dieu requiert de la déférence, du respect.

Il ne s'agit cependant pas de la ritualiser, mais de comprendre a la fois ce que c'est et ce que ca
n'est pas. Nous devons comprendre le sérieux de la louange et ne plus la considérer comme un
instant récréatif qui sera suivi par quelgue chose de sérieux (prédication). Nous confondons bien trop
souvent la louange et la musique. Cette méprise c'est justement le feu étranger de Nadab et Abihu
qui, s'il leur a co(té la vie, nous coltera notre ame.

La vérité ne se négocie pas pour une rime ou une phrase choc.

david kary / Louange et adoration. Page 22/39 RETOUR INDEX




6 - GE QUE GA N'EST PAS.

Comme presque toujours avec la Parole de Dieu, recevoir une vérité nécessite de rejeter un
mensonge. C'est une condition obligatoire parce que les sujets dont nous ignorons I'existence sont
presque inexistants. Tous les sujets sont déja connus, c'est notre compréhension qui est mauvaise et
qui doit étre réajustée. Peu importe que ce soit le salut, le mensonge ou la louange, nous
n'apprenons pas l'existence de ces notions, nous ne les comprenons pas comme il le faudrait, donc
selon la Parole de Dieu.

Dans I'ensemble, I'Esprit de Dieu ouvre nos esprits pour que nous comprenions la réalité des choses.
Comme le dit la Parole, ses pensées ne sont pas les nbtres, et il en va de méme avec la louange.
Comprendre ce gu'elle est commence par comprendre ce qu'elle n'est pas.

Ce que ca n'est pas revét une particularité intéressante. Dans I'ensemble, c'est exactement ce que
chacun prétend qu'elle est. Signe supplémentaire, s'il était besoin, que le rétablissement de ce
gu'elle doit étre est nécessaire et urgent.

a) La louange n'arien a voir avec ce qu'on peut gagner ou recevoir.

Le probleme de cette facon de voir contient la méme source que tous les autres problemes. La
louange n'est pas un moyen d'obtenir quelque chose, sinon elle est intéressée et ca n'est plus de la
louange. Si la véracité des paroles prononcées est primordiale, celle du coeur du croyant I'est tout
autant. Avoir tout autre but que de bénir Dieu dans la louange la fait cesser d'en étre.

b) La louange ne sert pas a ressentir la présence de Dieu.

Cette affirmation est fréquente, et ¢a n'est pas pour rien. Comme je le disais plus tot, I'église n'est
plus basée sur la vérité, mais sur les émotions. Le croyant ne veut pas de la Parole, il veut des
sensations. La Parole de Dieu lui dit que I'Eternel siege au milieu des louanges de son peuple, mais
s'il ne le ressent pas, il n'y croit pas. Or, lorsqu'on recherche des sensations, une chose est certaine,
on va les trouver. Par contre elles sont rarement de Dieu. Je ne dis pas qu'on ne peut pas ressentir sa
présence pendant qu'on le loue. Dans la réalité on peut ressentir sa présence absolument dans
n'importe quelle situation, bonne ou mauvaise. Cependant, reléguer la louange a un moyen c'est la
transformer en outil, en recette pour forcer Dieu a manifester sa présence a des personnes qui ne
croient pas ce que la Parole de Dieu déclare.

Et de maniere tragique, ce que je dis la, beaucoup de dirigeants le savent. Beaucoup savent que la
lumiere tamisée, la musique forte, les effets de lumieres, les accentuations a certains moments
plutot qu'a d'autres, les themes parlant du croyant plus que de I'Eternel, toutes ces choses vont faire
naftre des émotions, et elles seront de suite estampillées "présence de Dieu".

Au final, les croyants finissent par accepter que la présence de Dieu se trouve surtout dans la
louange, ce qui n'est absolument pas la Parole de Dieu. lls finissent par compartimenter les choses,
et parce gu'ils croient que la louange sert a ressentir la présence de Dieu, ils acceptent sans méme
s'en rendre compte, I'idée qu'en dehors de la louange, c'est beaucoup plus difficile de ressentir sa

david kary / Louange et adoration. Page 23/39 RETOUR INDEX




présence. lls deviennent accros non pas a la présence de Dieu, mais a leurs émotions et en oublient
gue la louange est un sacrifice que I'on fait a Dieu, ils perdent de vue la sainteté du Dieu qui est
apparu sur la montagne pour se contenter du veau gu'ils se sont construits et autour duquel ils se
réjouissent.

La louange ne sert pas a ressentir la présence de Dieu. Il est toujours la et, par la foi, nous devrions
le savoir parce que c'est écrit. Il peut manifester sa présence a n'importe quel moment, au milieu
des bombes tout comme, s'il le souhaite, pendant un moment de louange. Par contre, préter a un
acte qui ne devrait avoir d'autre but que d'honorer Dieu, quelques vertus que ce soit est dangereux.

La louange doit étre désintéressée, sinon ca n'est plus de la louange. Ainsi, deux personnes l'une a
coté de l'autre, pendant le méme instant, peuvent pour l'une louer, et I'autre tenter de manipuler
Dieu.

c) La louange n'est pas puissante, Dieu l'est.

Je suis certain qu'une recherche sous "la puissance de la louange" donnera une multitude
d'enseignements et de vidéos en tous genres, remplis d'affirmations indémontrables mais qui
donnent I'impression qu'on pourrait obtenir ce qui est basiquement la conséquence de I'obéissance a
la Parole de Dieu en se dédouanant de cette méme obéissance, simplement en s'adonnant a
quelques chansonnettes une fois par semaine.

Evidemment, certains affirmeront qu'ils ont vu telles ou telles choses arriver pendant un moment de
louange. Comme ils ne connaissent pas la Parole de Dieu, ca leur servira de "vérité éprouvée" a la
place de la Parole de Dieu. Pourtant ¢ca ne fera pas illusion aux yeux de Dieu. Ca restera un
détournement de sa volonté. Et je sais que I'exemple généralement mis en avant est la défaite de
Moab, d'Amnon et de ceux de la montagne de Séir sous le régne de Josaphat, alors que I'Eternel
demandera a son peuple de le louer et que I'ennemi tombera sous les mains des uns et des autres
sans gu'lsraél n'ait a combattre (2 Chroniques 20.10-30%*). Mais ¢a n'est pas la louange qui était
puissante, c'est Dieu. Si pour certains ca parait étre la méme chose, ils ne se rendent pas compte
gu'ils déconnectent Dieu de ce qu'il fait pour le rattacher a ce que eux font. Josaphat s'est humilié
devant Dieu et Dieu lui a demandé un acte de foi, une obéissance, celle de louer au lieu de
combattre. Ca n'est donc méme pas la louange qui est le centre de ce qui se passe, elle n'est que la
forme d'obéissance que Dieu avait demandée.

Parce qu'il s'agit exactement de cela.

Prétendre que la louange est puissante, c'est affirmer que la puissance est extérieure a Dieu et
gu'elle dépend de nous. "Si nous louons, nous déclenchons une puissance". Pourtant ce qui a été
demandé a Josaphat et a Israél c'était de I'obéissance. Il en va de méme lorsque Achab va s'humilier
devant Dieu et que Dieu va délivrer Israél. Ce n'est pas I'humiliation qui est puissante, une fois de
plus, c'est Dieu. Dans chaque cas ou Dieu demande quelque chose et ou l'obéissance est suivie
d'une délivrance d'un type ou d'un autre. Ca n'est jamais le type d'obéissance qui est puissant
(louange, repentance, jeline ...), c'est Dieu, et par I'obéissance, il y a établissement de ce que nous
sommes son peuple. En d'autres termes tout acte d'obéissance est un acte de foi, et il se trouve
justement que Jésus est : le consommateur de la foi (Hébreux 12.2). Et si on ajoute a cela le psaume
148%*, alors cette fois-ci on peut en arriver a louer par obéissance, si tant est qu'on garde a I'esprit
gue c'est une direction claire donnée par I'Eternel dans sa Parole et non plus le délire de personnes
qgui confondent "émotion" et "présence de Dieu". Et si nous le faisons pour les bonnes raisons, alors
ce qui aura du poids, ¢ca ne sera toujours pas la louange, mais I'obéissance a Dieu.

david kary / Louange et adoration. Page 24 /39 RETOUR INDEX




Ordre Biblique de louer.

* Psaumes 148.1-14 : Louez I'Eternel ! Louez I'Eternel du haut des cieux ! Louez-le dans les lieux élevés ! 2
Louez-le, vous tous ses anges ! Louez-le, vous toutes ses armées ! 3 Louez-le, soleil et lune ! Louez-le, vous
toutes, étoiles lumineuses ! 4 Louez-le, cieux des cieux, Et vous, eaux qui étes au-dessus des cieux ! 5 Qu'ils
louent le nom de I'Eternel ! Car il a commandé, et ils ont été créés. 6 Il les a affermis pour toujours et a perpétuité;
Il a donné des lois, et il ne les violera point. 7 Louez I'Eternel du bas de la terre, Monstres marins, Et vous tous,
abimes, 8 Feu et gréle, neige et brouillards, Vents impétueux, qui exécutez ses ordres, 9 Montagnes et toutes les
collines, Arbres fruitiers et tous les cedres, 10 Animaux et tout le bétail, Reptiles et oiseaux ailés, 11 Rois de la
terre et tous les peuples, Princes et tous les juges de la terre, 12 Jeunes hommes et jeunes filles, Vieillards et
enfants ! 13 Qu'ils louent le nom de I'Eternel ! Car son nom seul est élevé; Sa majesté est au-dessus de la terre et
des cieux. 14 Il a relevé la force de son peuple : Sujet de louange pour tous ses fidéles, Pour les enfants d'Israél,
du peuple qui est prés de lui. Louez I'Eternel !

Délivrance d'lsraél.

* 2 Chroniques 20.10-30 : Maintenant voici, les fils d’Ammon et de Moab et ceux de la montagne de Séir, chez
lesquels tu n'as pas permis a Israél d'entrer quand il venait du pays d'Egypte, -car il s'est détourné d'eux et ne les a
pas détruits, - 11 les voici qui nous récompensent en venant nous chasser de ton héritage, dont tu nous as mis en
possession. 12 O notre Dieu, n'exerceras-tu pas tes jugements sur eux ? Car nous sommes sans force devant
cette multitude nombreuse qui s'avance contre nous, et nous ne savons que faire, mais nos yeux sont sur toi. 13
Tout Juda se tenait debout devant I'Eternel, avec leurs petits enfants, leurs femmes et leurs fils. 14 Alors I'esprit de
I'Eternel saisit au milieu de I'assemblée Jachaziel, fils de Zacharie, fils de Benaja, fils de Jeiel, fils de Matthania,
Lévite, d'entre les fils d’Asaph. 15 Et Jachaziel dit : Soyez attentifs, tout Juda et habitants de Jérusalem, et toi, roi
Josaphat ! Ainsi vous parle I'Eternel : Ne craignez point et ne vous effrayez point devant cette multitude
nombreuse, car ce ne sera pas vous qui combattrez, ce sera Dieu. 16 Demain, descendez contre eux; ils vont
monter par la colline de Tsits, et vous les trouverez a I'extrémité de la vallée, en face du désert de Jeruel. 17 Vous
n‘aurez point & combattre en cette affaire: présentez-vous, tenez-vous la, et vous verrez la délivrance que I'Eternel
vous accordera. Juda et Jérusalem, ne craignez point et ne vous effrayez point, demain, sortez a leur rencontre, et
I'Eternel sera avec vous ! 18 Josaphat s'inclina le visage contre terre, et tout Juda et les habitants de Jérusalem
tombérent devant I'Eternel pour se prosterner en sa présence. 19 Les Lévites d'entre les fils des Kehathites et
d'entre les fils des Koréites se levérent pour célébrer d'une voix forte et haute I'Eternel, le Dieu d'lsraél. 20 Le
lendemain, ils se mirent en marche de grand matin pour le désert de Tekoa. A leur départ, Josaphat se présenta et
dit : Ecoutez-moi, Juda et habitants de Jérusalem ! Confiez-vous en I'Eternel, votre Dieu, et vous serez affermis ;
confiez-vous en ses prophétes, et vous réussirez. 21 Puis, d'accord avec le peuple, il nomma des chantres qui,
revétus d'ornements sacrés, et marchant devant I'armée, célébraient I'Eternel et disaient : Louez I'Eternel, car sa
miséricorde dure & toujours ! 22 Au moment ot I'on commencait les chants et les louanges, I'Eternel plagca une
embuscade contre les fils dAmmon et de Moab et ceux de la montagne de Séir, qui étaient venus contre Juda. Et
ils furent battus. 23 Les fils d’Ammon et de Moab se jetérent sur les habitants de la montagne de Séir pour les
dévouer par interdit et les exterminer; et quand ils en eurent fini avec les habitants de Séir, ils s'aidérent les uns les
autres a se détruire. 24 Lorsque Juda fut arrivé sur la hauteur d'ou I'on apercoit le désert, ils regardérent du cété
de la multitude, et voici, c'étaient des cadavres étendus a terre, et personne n‘avait échappé. 25 Josaphat et son
peuple allérent prendre leurs dépouilles; ils trouvérent parmi les cadavres d'abondantes richesses et des objets
précieux, et ils en enlevérent tant qu'ils ne purent tout emporter. lls mirent trois jours au pillage du butin, car il était
considérable. 26 Le quatriéme jour, ils s'assemblérent dans la vallée de Beraca, ol ils bénirent I'Eternel; c'est
pourquoi ils appelérent ce lieu vallée de Beraca, nom qui lui est resté jusqu'a ce jour. 27 Tous les hommes de Juda
et de Jérusalem, ayant a leur téte Josaphat, partirent joyeux pour retourner a Jérusalem, car I'Eternel les avait
remplis de joie en les délivrant de leurs ennemis. 28 Ils entrérent & Jérusalem et dans la maison de I'Eternel, au
son des luths, des harpes et des trompettes. 29 La terreur de I'Eternel s'empara de tous les royaumes des autres
pays, lorsqu'ils apprirent que I'Eternel avait combattu contre les ennemis d'Israél. 30 Et le royaume de Josaphat fut
tranquille, et son Dieu lui donna du repos de tous cotés.

david kary / Louange et adoration. Page 25/39 RETOUR INDEX




d) Les "groupes chrétiens".

La sainteté de la louange est tellement malmenée que la plupart des personnes pensent que les
groupes de musiques parlant de Dieu font de la louange. Ca n'est pas le cas. Je l'expliquerai plus
tard, mais le simple fait de monnayer une musique destinée a Dieu la souille. Pour ce qui est des
groupes, la plupart de ces entités écrivent des paroles qui ne sont pas conformes a la Parole de Dieu,
ils vivent des vies qui ne sont pas plus conformes et ont accepté un systeme financier qui de toute
maniére anéantit la sainteté qu'il y a dans la louange.

Ca n'est pas pire d'écouter la musique du monde que ce genre de musique, ni inversement. En
réalité, si vous ne faites pas attention aux paroles, il vaut encore mieux écouter la musique du
monde, au moins vous savez de base que ce qui est écrit est mauvais. Je ne dis pas que la musique
supposée chrétienne est mauvaise, par contre il faut comprendre que ceux qui la font ne sont pas
des exemples a suivre, et que leur donner notre confiance en les laissant s'immiscer dans nos tétes
avec des textes détournant souvent la réalité de la Parole de Dieu est particulierement nocif. Pour
beaucoup c'est le seul acces a la Parole de Dieu qu'ils acceptent, et ils apprennent des Paroles par
coeur alors que les choses dites sont fausses.

Il n'y a pas d'industrie de la musique chrétienne qui serait différente de celle du monde. C'est la
méme chose. Dans le monde chacun choisit son public cible. Certains décident de faire de la
musique pour enfants, d'autre pour ados et ainsi de suite. Certains en font pour des chrétiens. C'est
le méme business model. Et nous créons méme des cérémonies pendant lesquelles nous
récompensons les "meilleurs" artistes. Moments "merveilleux" de célébrations de 'homme ou tout ce
qui compte de populaire parmi la jeunesse chrétienne se réunis et trouve le moyen d'oublier Dieu.

La réalité est qu'il n'y a pas réellement de musique Chrétienne, il y a des chrétiens qui font de la
musique, et ca n'est en rien un service qu'ils rendent a Dieu.

david kary / Louange et adoration. Page 26/ 39 RETOUR INDEX




7 - GE QUE G'EST.

Pour chacun des points cités auparavant, la réalité est la méme, I'homme préte a la louange, qui est
une demande de Dieu, des vertus qui viennent de Dieu. Mais la louange, si elle a Dieu pour
destination, vient des hommes. Celui qui pense donc que la louange peut lui permettre d'obtenir
guoi que ce soit, pense que ses ceuvres produisent un mérite auquel Dieu doit se soumettre.

Tristement, I'homme n'est pas capable de faire quelque chose pour Dieu sans se demander ce que
ca peut lui rapporter.

a) Le mot en lui-méme.

Le mot en lui-méme est intéressant. Au lieu de le mettre en avant de suite, il est intéressant d'en
regarder la racine.

Cette derniére se trouve étre le mot "halal", qui signifie autant louer, qu'étre vantard. C'est donc le
fait de louer dans un sens particulierement général. Que ce soit positif ou négatif. Ce mot, un peu
comme dans un arbre généalogique, va en donner deux autres, et cette double descendance est treés
intéressante. L'un des deux mots est le mot "Heylel" qui n'est présent qu'une seule fois dans la
Parole de Dieu. Et pour ceux qui l'ignorent, c'est simplement I'expression qui désigne "satan" dans le
livre d'Esaie.

(O Esaie 14.12 : Te voila tombé du ciel, Astre brillant (Heylel), fils de l'aurore ! Tu es abattu a terre, Toi, le
vainqueur des nations !

Donc le troisieme archange, dont la musique était suffisamment réputée pour que le verset
précédent nous précise qu'il est descendu au séjour des morts, avec le son de ses luths, est
désignée par une expression qui dérive du mot "louange". Il représente donc la version pervertie de
la louange. Non pas en opposition a la version sainte, mais uniquement a la version positive.

Le deuxieme mot qui vient de cette méme racine est le mot "Tehillah", qui cette fois-ci désigne donc
la louange dans un sens positif et qui est trés majoritairement utilisé pour parler de louanges a Dieu,
ou de sa gloire.

Il est donc intéressant de réaliser que la louange, d'un point de vue générale, couvre un vaste
éventail de possibilités dans le sujet de la louange elle-méme. La louange que Dieu agrée est
évidemment celle qui lui est destinée et qui correspond a ses criteres. N'oublions pas qu'avant de
devenir satan, qui en perdant son nom d'archange n'est plus identifié que par sa fonction
(adversaire, accusateur ...), le troisieme archange louait Dieu continuellement. Il y a donc fort a
parier qu'il en connait bien plus que nous sur la louange selon le coeur de Dieu et qu'il a la subtilité
nécessaire pour donner l'apparence de la sainteté a une louange qui n'en porte plus. Penser que
nous pourrions en redéfinir les contours est une folie, et suivre ce que dit la Parole de Dieu est une
sécurité.

david kary / Louange et adoration. Page 27/39 RETOUR INDEX




b) L'abandon.

La base méme de la louange est I'obéissance. Ca ne signifie cependant pas que I'obéissance doit
étre aveugle et que notre soumission se fait par la force. Si nous ne sommes pas réellement
reconnaissants, alors notre louange est hypocrite et nous ne sommes pas agréés. Dieu a exprimé
son désir d'étre loué, et celui qui I'aime fera le nécessaire pour lui faire plaisir. La louange est
I'expression la plus pure de notre abandon. Dieu devient la partie la plus importante de ce qui se
passe ou de ce qui s'est passé. C'est le moment par excellence ou nous nous oublions pour lui
donner toute la gloire. Plus nous nous abandonnons, plus nous nous approchons. C'est I'orgueil de
I'nomme qui le pousse a vouloir multiplier les louanges et faire de beaux textes, dans l'idée que la
beauté d'une quelconque syntaxe pourrait satisfaire a la volonté de Dieu de recevoir la
reconnaissance d'une ame sincere. Et pendant que les hommes se creusent les méninges pour
essayer d'écrire le chant qui couvrira les ondes radio, les séraphins chantent "saint, saint, saint est
I'Eternel des armées ! toute la terre est pleine de sa gloire ! (Esaie 6.3)". Notre louange est trop souvent le
fruit de notre orgueil plutdt que celui de notre reconnaissance.

c) La forme de la louange.

Les choses deviennent méme particulierement amusantes lorsqu'on cherche a savoir quelle est la
forme de la louange. De nos jours, presque tout le monde pensera immédiatement a des chants
lorsqu'on parle de louer Dieu. Pourtant ¢a n'est pas du tout ce dont nous parle la Parole de Dieu.
Pour une raison ou une autre, la chrétienté a accepté cette idée qui consiste a croire que la louange
est le nom qu'on donne a une chanson lorsqu'elle parle de Dieu. Le détournement est tel que des
groupes de musiques diverses sont considérés comme faisant de la louange uniquement parce que
leurs textes mettent en avant des notions vaguement bibliques.

Louer Dieu n'est cependant pas un synonyme de chanter. On peut "chanter ses louanges"”, mais le
simple fait que I'on puisse dire cela atteste que louer et chanter sont deux choses différentes dont
I'une n'exclut pas la possibilité de I'autre.

Le plus simple est tout bonnement de se référer a la Parole de Dieu. Nous trouvons autant Daniel qui
loue Dieu alors qu'il est en priere, remerciant Dieu du songe qu'il vient de recevoir :

(O Daniel 2.23 : Dieu de mes péres, je te glorifie et je te loue de ce que tu m'as donné la sagesse et la force, et
de ce que tu m'as fait connaitre ce que nous t'avons demandé, de ce que tu nous as révélé le secret du roi.

Mais nous trouvons également Jésus qui loue le Pére a plusieurs reprises, et dans chaque cas, il ne
fait que parler.

O Jean 11.41-42 : IIs 6térent donc la pierre. Et Jésus leva les yeux en haut, et dit : Pére, je te rends graces de
ce que tu m'as exaucé. 42 Pour moi, je savais que tu m'exauces toujours ; mais j'ai parlé a cause de la foule qui
m'entoure, afin qu'ils croient que c'est toi qui m'as envoyeé.

(OMatthieu 11.25-26 : En ce temps-1a, Jésus prit la parole, et dit : Je te loue, Pére, Seigneur du ciel et de la
terre, de ce que tu as caché ces choses aux sages et aux intelligents, et de ce que tu les as révélées aux enfants.
26 Oui, Peére, je te loue de ce que tu I'as voulu ainsi.

Mais si cela élargit le champ de ce que la louange peut étre, ¢a ne le limite pas plus. Dans ce méme
évangile selon Matthieu, il est également dit :

(OMatthieu 21.16 : IIs lui dirent : Entends-tu ce qu'ils disent ? Oui, leur répondit Jésus. N'avez-vous jamais lu
ces paroles : Tu as tiré des louanges de la bouche des enfants et de ceux qui sont a la mamelle ?

david kary / Louange et adoration. Page 28/ 39 RETOUR INDEX




Ce verset met donc en avant que des bébés, qui ne savent pas encore parler, sont cependant
capables de louer Dieu. Les choses vont encore plus loin lorsqu'on regarde le psaume 148 :

(O Psaumes 148.1-14 : Louez I'Eternel ! Louez I'Eternel du haut des cieux ! Louez-le dans les lieux élevés ! 2
Louez-le, vous tous ses anges ! Louez-le, vous toutes ses armées ! 3 Louez-le, soleil et lune ! Louez-le, vous
toutes, étoiles lumineuses ! 4 Louez-le, cieux des cieux, Et vous, eaux qui étes au-dessus des cieux ! 5 Qu'ils
louent le nom de I'Eternel ! Car il a commandeé, et ils ont été créés. 6 Il les a affermis pour toujours et a perpétuité ;
Il a donné des lois, et il ne les violera point. 7 Louez I'Eternel du bas de la terre, Monstres marins, Et vous tous,
abimes, 8 Feu et gréle, neige et brouillards, Vents impétueux, qui exécutez ses ordres, 9 Montagnes et toutes les
collines, Arbres fruitiers et tous les cédres, 10 Animaux et tout le bétail, Reptiles et oiseaux ailés, 11 Rois de la
terre et tous les peuples, Princes et tous les juges de la terre, 12 Jeunes hommes et jeunes filles, Vieillards et
enfants ! 13 Qu'ils louent le nom de I'Eternel | Car son nom seul est élevé ; Sa majesté est au-dessus de la terre et
des cieux. 14 Il a relevé la force de son peuple : Sujet de louange pour tous ses fidéles, Pour les enfants d'Israél,
du peuple qui est prés de lui. Louez I'Eternel !

Dans ce psaume, toute chose loue I'Eternel. Bien que ce passage soit dense en informations, ce qui
nous concerne est assez simple a comprendre. Tout ce que Dieu a créé le loue, que c¢a ait une
bouche ou non. La louange n'est donc pas obligatoirement verbale. La particularité de I'étre humain
est que c'est une créature essentiellement sociable. Elle a besoin de contacts humains et ressent un
véritable besoin de partage. Nous avons besoin d'exprimer ce que nous ressentons et nous avons
besoin de voir ce que les autres ressentent. Nous passons notre temps, consciemment ou non, a
analyser le comportement d'autrui pour anticiper. Nous faisons attention a ce qui est dit, au ton qui
est employé, a la gestuelle, et ainsi de suite. Tout cela parce que nous sommes viscéralement
attachés a la notion de partage. Nous avons besoin de communiquer, et lorsque cela devient
impossible, les personnes se séparent, autant dans un couple que pendant la construction de la tour
de Babel. C'est pour cela que notre maniére de louer Dieu se synthétise par des Paroles, chantées ou
non. Dans la solitude il est plus facile de parler, alors qu'au milieu de la multitude, le chant permet
une forme de synchronisation de la louange.

Ce psaume met en avant des choses intéressantes, comme le fait que la neige, malgré son existence
qui parfois ne dépasse pas quelques secondes, le loue. Mais également comme le fait que la raison
pour gue tout ce qui est dans le ciel le loue se trouve simplement étre le fait qu'il I'ait créé.

d) Dieu et pas nous.

La plupart des chants supposés de louange mettent en avant la méme chose, mais il y a une
subtilité qui n'est pas souvent percue. Le but fondamental est d'exprimer sa reconnaissance, mais il
y a une limite dans le champ de cette méme reconnaissance. On ne peut pas louer Dieu pour des
choses mauvaises parce que Dieu ne fait pas le mal. Par exemple, on ne va pas louer Dieu parce
gu'une personne qu'on n'apprécie pas est tombée dans les escaliers. Cela parait étre une évidence,
pourtant ¢ca ne l'est pas tant que ca. C'est simplement un exemple volontairement extréme pour
comprendre le principe général.

Dans la Parole nous avons un exemple de ce type dans I'évangile selon Luc :

O Luc 18.11 : Le pharisien, debout, priait ainsi en lui-méme : O Dieu, je te rends graces de ce que je ne suis
pas comme le reste des hommes, qui sont ravisseurs, injustes, adultéeres, ou méme comme ce publicain.

Le centre de ce que ce pharisien est en train de dire ne parle pas de Dieu, il parle de lui-méme. Il
s'éleve au lieu d'élever Dieu. D'une certaine maniere, il prétend atteindre le ciel mais reste ancré sur
terre. Il se différencie des hommes qu'il juge mauvais sans réaliser qu'aux yeux de Dieu nous
sommes tous les mémes. Le fait que Dieu nous aime tous personnellement ne signifie pas que nous
soyons différents a ses yeux. Ca ne nous apprend rien sur nous mais nous apprend beaucoup sur lui
qui a été capable de donner son Fils unique pour une iniquité au singulier commise par tous et qui

david kary / Louange et adoration. Page 29/39 RETOUR INDEX




place ce pharisien sur un pied d'égalité avec ce publicain. Ce qui nous rend spéciaux c'est son esprit
€n nous, sans sa présence nous n'avons pas plus d'intérét les uns que les autres.

La reconnaissance que nous devons a Dieu ne pointe pas qui nous sommes mais qui il est, elle ne
pointe pas le destinataire de ce qu'il a fait, mais ce qu'il a fait. La différence est parfois subtile, mais
I'influence derriere ne I'est pas tant que cela. Et si je parle d'influence qui se trouverait derriere c'est
simplement parce que les chants que nous pouvons entendre sont justement trés majoritairement
centrés sur nous plutét que sur lui. Il n'y est gu'un intervenant permettant de prétendre que c'est de
la louange pendant que nous racontons ce qui nous est arrivé.

Quant a la subtilité en question elle tient beaucoup au coeur de I'homme, qui par ailleurs oriente
également sa compréhension de la Parole. Dans le livre des psaumes, David nous dit : Je te loue de ce
que je suis une créature si merveilleuse (Psaumes 139.14). Le roi et prophete ne met pas en avant ce
gu'il est grace a Dieu, c'est-a-dire une créature si merveilleuse, mais au contraire il admire le travail de
I'Eternel en lui, utilisant ce que Dieu a fait de lui pour affirmer la grandeur du travail de Dieu. C'est
pour cela qu'il compléete ce méme verset en précisant : Tes ceuvres sont admirables. |l pointe Dieu et
utilise son ceuvre pour attester de sa grandeur. Son but n'est pas d'établir sa propre grandeur. En
d'autres termes, au lieu d'étre fier de ce que Dieu a fait de lui, il est admiratif qu'il ait pu le faire en
lui.

david kary / Louange et adoration. Page 30/39 RETOUR INDEX




8 - GE QUI TUE LA LOUANGE.

La louange est donc I'expression de la reconnaissance envers celui qui a créé toute chose. Sa forme
est variée, mais pas son contenu. Le simple fait de lui obéir est déja de la louange en soi, parce que
c'est reconnaitre sa position et le reconnaitre digne de recevoir notre obéissance. Par contre il faut
toujours garder a I'esprit que la louange ne sera jamais une cause, mais elle restera éternellement
une conséquence. Nous louons "parce que", nous ne louons pas "pour".

Ce que ca induit forcément, c'est que ce qui définit la louange ne se limite pas seulement a ce qui
est quantifiable. Si j'ai déja abordé le sujet, on va compiler tout cela.

a) Le cceur.

Un méme chant, chanté par deux personnes dans le méme endroit peut parfaitement étre de la
louange dans un cas et ne pas en étre dans |'autre. Parce qu'il n'y a pas que des reégles purement
terrestres qui la définissent. Si tout dans I'apparence semble correct, le coeur peut changer la donne.
Tout comme il peut le faire dans le sens inverse. Une louange imparfaite avec un coeur pur peut étre
agréée, alors qu'une louange parfaite selon les criteres de bases, mais avec un cceur égaré ne le
sera pas.

b) Le contenu.

Le texte est une base de ce qui est de la louange. Je ne reviendrai pas sur les détails, mais si le texte
n'est pas conforme a la vérité, alors il n'a aucun moyen d'étre de la louange. Cela fait que louer Dieu
en privé est différent de le louer en public. Que les paroles soient parlées ou chantées, la vérité
gu'elles contiennent doit pouvoir étre attestée de tous ceux qui participent, méme si c'est
uniqguement en I'entendant. Cela fait que le louer pour ce qu'il fait dans nos vies ne se partage pas
de la méme maniére que le fait de le louer publiguement. La nécessité de véracité impose de le
louer pour ce que tous savent étre vrais, et il n'existe que la Parole de Dieu qui soit éprouvée.

Bien sOr on peut imaginer une assemblée louant Dieu pour quelque chose qu'il a fait pour
I'assemblée, ou dont toute I'assemblée a été témoin, mais méme la on prend un risque.

La nécessité de vérité est impérative et ne dépend pas de nos émotions. On ne peut pas se baser sur
le fait qu'on connaisse la personne qui affirme telle ou telle chose, elle peut parfaitement ne pas
avoir compris ce qui lui est arrivé. Ce qui est positif en apparence aujourd'hui peut étre négatif en
réalité et ne pas venir de Dieu. A l'inverse ce qui est négatif aujourd'hui peut s'avérer positif demain
et étre finalement quand méme de Dieu. Dans l'intervalle on aura béni Dieu pour ce qui n'est pas de
lui, ou a l'inverse, on ne |'aura pas béni pour ce qui était de lui.

La seule sécurité que nous ayons c'est sa Parole, qui est vraie en tout temps.

david kary / Louange et adoration. Page 31/39 RETOUR INDEX




c) La sainteté.

Dieu est saint, techniquement il I'est méme trois fois, et notre louange doit également I'étre. Il y a
une chose qui détruit la sainteté d'une louange qui pourtant semble cocher toutes les cases, et c'est
I'argent. L'argent est pointé du doigt par Jésus sans arrét dans les quatre versions de I'évangile. Que
ce soit en mettant Mammon en avant, lui qui semblait ne pas exister auparavant, que ce soit en
rappelant la difficulté de trouver le royaume de Dieu pour ceux qui se confient en lui ou finalement
gue ce soit en nous intiment un ordre, ce qui fait de ce verset le plus méprisé qui soit de nos
temps :

(O Matthieu 10.8 : ... Vous avez recu gratuitement, donnez gratuitement.

Les choses sont simples, votre louange ne peut avoir Dieu pour destination que si elle I'a également
pour origine. Or si elle I'a pour origine, son prix c'est celui du sacrifice de Jésus, et aucun autre. Dés
lors nous recevons gratuitement, alors nous donnons gratuitement. Dieu a dit qu'il s'occuperait de
nous, celui qui met un prix sur la louange, d'une maniére ou d'une autre*, monnaie ce qui vient de
Dieu et se fait donc de I'argent sur son dos. Il recoit de Dieu, mais il vole a ceux qui auraient d{
recevoir gratuitement. Parce qu'on oublie assez facilement que si Jésus nous dit : ... Vous avez recu
gratuitement, donnez gratuitement, cela signifie que certaines personnes doivent recevoir gratuitement
ce que Dieu nous a donné gratuitement. En les faisant payer vous les volez. Si Dieu nous donne
gratuitement pour que nous donnions également gratuitement, alors nous sommes des
intermédiaires, et décider arbitrairement de prendre une commission n'est pas agréé par Dieu.

* (Livres, cd, transparents, places de concerts, conventions ...)

Tous ceux qui agissent de la sorte se prostituent avec le monde, et le salaire de la prostituée n'est
pas agréée dans la maison de I'Eternel (Deutéronome 23.18 : Tu n‘apporteras point dans la maison de
I'Eternel, ton Dieu, le salaire d'une prostituée ni le prix d'un chien, pour I'accomplissement d'un voeu quelconque ;
car l'un et l'autre sont en abomination a I'Eternel, ton Dieu). Et évidemment je connais les arguments du
"tout a un prix", mais le salut n'échappe pas a cette regle, et il passe par I'obéissance. Le but n'est
pas de réécrire la Parole de Dieu pour qu'elle corresponde a I'orgueil et la cupidité de certains, mais
de lui obéir. Que nous ne voyions pas comment c'est possible de faire de la sorte ne devrait pas nous
inquiéter, ses pensées ne sont pas les nétres (Esaie 55.8). Dés que quelqu'un choisit de se faire de
I'argent avec ce qui vient de Dieu, la chaine s'arréte, la sainteté s'en va.

d) La sainteté vestimentaire.

Il y a quelque chose qu'il faut impérativement comprendre. Nous pourrions lister plusieurs domaines
I'un apres l'autre, en précisant qu'il faut y placer de la sainteté, mais la réalité est que nous devrions
étre saint. La présence de I'Esprit de Dieu en nous fait de nous des créatures particulieres, et entrer
dans la présence de Dieu ne se fait pas a la Iégere. Nous pourrions parler de la sainteté d'un point de
vue plus général, mais ca n'est pas le sens de cet enseignement.

Rappelons-nous David et son tabernacle. La seule chose qui passe par la téte des croyants c'est les
cantiques divers qu'il a composés et le fait qu'il était roi. Mais on oublie qu'il était également
sacrificateur. Lui qui a voulu tout faire a sa facon sans consulter la Parole de Dieu a créé le trouble,
et lorsqu'il s'est plongé dans la Parole de Dieu, la louange a pu étre restaurée. Ce qu'on oublie c'est
gue si le sacerdoce de David était différent du sacerdoce Lévitique et donc qu'il ne revétait pas la
tenue de ces sacrificateurs, David ne s'habillait pas n'importe comment. Pour s'approcher de l'arche
il revétait I'éphod de lin.

De nos jours, on attend des ministeres une tenue particuliére, mais dans la réalité tout ce qu'on leur
demande c'est d'étre en costume pour les hommes, et comme elles le veulent pour les femmes.

david kary / Louange et adoration. Page 32/39 RETOUR INDEX




C'est une caricature de la réalité, mais uniquement tres Iégére. Parce que les vétements sont un
probléme. Le peuple ne comprend pas que les sacrificateurs ne se trouvent pas sur l'estrade, tout le
monde I'est, et donc tout le monde doit avoir une tenue descente. Il ne s'agit pas de correspondre a
la mode, mais de s'éloigner d'une suggestive impureté. Le but n'est pas de plaire aux hommes, mais
de plaire a Dieu.

L'assemblée n'est pas un trottoir.

david kary / Louange et adoration. Page 33/39 RETOUR INDEX




3 - L'ADORATION.

Avec tout ca, on n'a pas encore regardé ce qu'est réellement I'adoration. Pour beaucoup c'est
simplement une forme de louange, mais plus focalisée. Un peu comme si la louange était une entrée
en matiére et débouchait sur I'adoration. Si la louange n'est pas ce que l'on croit usuellement,
|'adoration est encore plus éloignée des poncifs.

En réalité le sens du mot est clair, que ce soit dans I'ancienne comme dans la nouvelle alliance.

a) Ancienne alliance.

Dans l'ancienne alliance, il y a deux passages qui permettent de bien comprendre ce qu'est
I'adoration. Dans ces deux passages on voit clairement que I'adoration et la prosternation sont une
seule et méme chose. Le premier nous parle d'Abraham, et le deuxieme nous parle de Schadrac,
Meshac et Abed Nego. Bien qu'il y ait deux mots différents, le sens reste le méme. Les mots sont
'‘Shachah' qui semble parler autant de se prosterner devant Dieu que devant les hommes, et le mot
'‘Cagad/cegid' qui parle d'adorer, mais qui est utilisé pour englober la prosternation. Dans I'ensemble,
étant donné que c'est I'adoration de Dieu qui nous intéresse, le sens n'est donc pas si différent de
I'un a l'autre.

a.1l) Abraham.

La chose est simple.

La premiere fois dans la Parole de Dieu ou on nous parle de se prosterner met le patriarche en scene
alors qu'il apercoit trois hommes venir vers lui. Ce passage se trouve dans Genese 18.2 : Il leva les
yeux, et regarda : et voici, trois hommes étaient debout prés de Ilui. Quand il les vit, il courut au-devant d'eux,
depuis l'entrée de sa tente, et se prosterna (Shachah) en terre. Pourtant, quelques chapitres plus tard,
Abraham partant sacrifier son fils Isaac, va dire aux serviteurs qui les accompagnaient : Restez ici
avec l'dne ; moi et le jeune homme, nous irons jusque-la pour adorer (Shachah), et nous reviendrons auprés de
vous (Genese 22.5).

Le méme mot mais traduit de deux manieres différentes, simplement parce qu'il porte les deux
significations. Lorsque Abraham affirme qu'ils vont aller adorer Dieu, cela inclut le fait qu'ils vont se
prosterner devant lui. L'adoration et la prosternation sont donc liés.

a.2) Schadrac, Meshac et Abed-Nego.

Dans I'ensemble il va s'agir de se prosterner devant : /a statue d'or qu'a élevée le roi Nebucadnetsar, c'est
la formulation qui va changer tout au long de la scene. La seule exception pour le mot 'cegid' se
trouve dans le chapitre deux ou le roi se prosterne devant Daniel, mais il le fait parce qu'il a la
crainte de son Dieu (Daniel 2.46 : Alors le roi Nebucadnetsar tomba (Nephal) sur sa face et se prosterna
(Ceqid) devant Daniel, et il ordonna qu'on lui offrit des sacrifices et des parfums). 1l faut prendre en compte
gu'a l'image des pharaons Egyptiens, le roi de Babylone se prend pour un demi-dieu et considere
donc Daniel de la sorte. Ces deux cultures ont toujours accepté et mis en avant comme une
évidence qu'il y a les dieux, les hommes et des hommes ayant un corps et étant simultanément
dieux. Quoi qu'il en soit, nous avons donc cet exemple du chapitre deux ou le mot 'Cegid' est traduit

david kary / Louange et adoration. Page 34/39 RETOUR INDEX




par 'se prosterner', mais dans tout le chapitre trois ce sera traduit par 'adorer' alors que le mot
'prosterner’ sera la traduction de 'Nephal'.

Au chapitre trois du livre de Daniel se trouve donc I'histoire de I'érection d'une statue d'or
représentant le monarque Babylonien et devant laquelle tout le monde est appelé a se prosterner
tout en adorant. Cing mentions consécutives vont étre faites précisant les deux choses, se
prosterner et adorer :

(O Daniel 3.5 : Au moment ou vous entendrez le son de la trompette, du chalumeau, de la guitare, de la
sambuque, du psaltérion, de la cornemuse, et de toutes sortes d'instruments de musique, vous vous prosternerez
(Nephal) et vous adorerez (Cegid) la statue d'or qu'a élevée le roi Nebucadnetsar.

(O Daniel 3.6 : Quiconque ne se prosternera (Nephal) pas et n'adorera (Cegid) pas sera jeté a l'instant méme
au milieu d'une fournaise ardente.

(O Daniel 3.7 : C'est pourquoi, au moment ot tous les peuples entendirent le son de la trompette, du chalumeau,
de la guitare, de la sambuque, du psaltérion, et de toutes sortes d'instruments de musique, tous les peuples, les
nations, les hommes de toutes langues se prosternérent (Nephal) et adorérent (Cegid) la statue d'or qu'avait
élevée le roi Nebucadnetsar.

(O Daniel 3.10 : Tu as donné un ordre d'aprés lequel tous ceux qui entendraient le son de la trompette, du
chalumeau, de la guitare, de la sambuque, du psaltérion, de la cornemuse, et de toutes sortes d'instruments,
devraient se prosterner (Nephal) et adorer (Cegid) la statue d'or,

O Daniel 3.11 : et d'aprés lequel quiconque ne se prosternerait (Nephal) pas et n‘adorerait (Cegid) pas serait
jeté au milieu d'une fournaise ardente.

Evidemment les trois adolescents vont refuser de se plier aux exigences du roi. Donc pour mieux
imaginer, nous avons tous les dirigeants qui se prosternent et trois personnes qui restent debout. Ce
qui est la raison pour laquelle ils se font repérer. Pourtant ce qui va leur étre reproché c'est de ne
pas adorer.

(O Daniel 3.12 : Or, il y a des Juifs & qui tu as remis l'intendance de la province de Babylone, Schadrac,
Méschac et Abed-Nego, hommes qui ne tiennent aucun compte de toi, 6 roi ; ils ne servent pas tes dieux, et ils
n‘adorent (Cegid) point la statue d'or que tu as élevée.

(O Daniel 3.14 : Nebucadnetsar prit la parole et leur dit : Est-ce de propos délibéré, Schadrac, Méschac et
Abed-Nego, que vous ne servez pas mes dieux, et que vous n'adorez (Cegid) pas la statue d'or que j'ai élevée ?

Et quand une nouvelle chance va leur étre donnée de montrer leur soumission, les deux demandes
ressurgissent. Par contre le roi réduit son ordre a |'adoration dans un deuxieme temps alors qu'il
veut mettre les trois hommes en garde.

Daniel 3.15 : Maintenant tenez-vous préts, et au moment ou vous entendrez le son de la trompette, du
chalumeau, de la guitare, de la sambuque, du psaltérion, de la cornemuse, et de toutes sortes d'instruments, vous
vous prosternerez (Nephal) et vous adorerez (Cegid) la statue que j'ai faite ; si vous ne l'adorez (Cegid) pas,
vous serez jetés a l'instant méme au milieu d'une fournaise ardente. Et quel est le dieu qui vous délivrera de ma
main ?

En réponse, les trois Hébreux vont réaffirmer leur position, et ne parleront que d'adoration, et pas de
prosternation. Tout simplement parce que c'est inclus.

Daniel 3.18 : Sinon, sache, 6 roi, que nous ne servirons pas tes dieux, et que nous n'adorerons (Ceqid) pas la
Statue d'or que tu as élevée.

david kary / Louange et adoration. Page 35/39 RETOUR INDEX




Ce passage nous montre donc le lien insécable entre I'adoration et la prosternation, et non l'inverse.
Parce que I'adoration est toujours utilisée pour englober les deux, mais la prosternation est possible
sans adoration. La prosternation est un signe de soumission, qui montre I'acceptation de la volonté
de l'autre, notre "mise en danger" volontaire. De la méme maniére qu'une poignée de main servait a
attester que nous n'avions pas d'arme et était donc un signe de paix entre deux personnes
équivalentes, la prosternation est la soumission totale de son sort envers celui devant qui on se
prosterne. L'adoration c'est le fait de le faire de tout son coeur et de le proclamer en méme temps.

On constate méme que lorsque Nebucadnetsar va reconnaitre le Dieu de Schadrac, de Méschac et
d'Abed-Nego, il parlera de ce qu'ils ont refusé : de servir et d'adorer (Daniel 3.28). Bien qu'il ne nomme
pas la prosternation, il fait mention de son sens profond. Parce que la prosternation est une marque
de soumission totale et qu'il fait mention de servir. Celui qui se prosterne reconnait la grandeur de
celui devant qui il se prosterne et devient (ou est) son serviteur.

L'adoration, dans I'ancienne alliance n'est pas dissociable de la prosternation.
a.3) Pour note.

(O Esaie 44.15 : Ces arbres servent & 'homme pour briler, Il en prend et il se chauffe. Il y met aussi le feu pour
cuire du pain; Et il en fait également un dieu, qu'il adore, Il en fait une idole, devant laquelle il se prosterne
(Cagad).

(O Esaie 44.17 : Et avec le reste il fait un dieu, son idole, Il se prosterne (Cagad) devant elle, il I'adore, il
l'invoque, Et s'écrie : Sauve-moi ! Car tu es mon dieu !

(O Esaie 44.19 : Il ne rentre pas en lui-méme, Et il n'a ni l'intelligence, ni le bon sens de dire : J'en ai brilé une
moitié au feu, J'ai cuit du pain sur les charbons, J'ai réti de la viande et je I'ai mangée; Et avec le reste je ferais une
abomination ! Je me prosternerais (Cagad) devant un morceau de bois !

(O Esaie 46.6 : IIs versent l'or de leur bourse, Et pésent l'argent & la balance; Ils paient un orfévre, pour qu'il en
fasse un dieu, Et ils adorent (Cagad) et se prosternent.

b) Nouvelle alliance.

Comme on pouvait s'y attendre, le principe de I'adoration va rester exactement le méme. Cette fois-
ci, le mot employé est 'proskuneo’. Une incompréhension est possible en raison du mot 'pipto'. L'un
des passages qui permettent de comprendre et de réaffirmer le lien insécable entre I'adoration et la
prosternation se trouve alors que Jésus est tenté dans le désert.

(O Matthieu 4.8-10 : Le diable le transporta encore sur une montagne trés élevée, lui montra tous les royaumes
du monde et leur gloire, 9 et lui dit : Je te donnerai toutes ces choses, si tu te prosternes (pipto) et m'adores
(proskuneo). 10 Jésus lui dit : Retire-toi, Satan ! Car il est écrit : Tu adoreras le Seigneur, ton Dieu, et tu le
serviras lui seul.

Mais I'évidence présente est double, méme si on ne s'en rend pas compte avec ce simple passage.

Tout d'abord, le mot 'pipto' est trés rarement traduit par 'prosterner'. Usuellement, il signifie '‘tomber
ou 'se jeter a terre', ce qui n'est pas obligatoirement de la prosternation. Par exemple dans Jean
18.6, alors que les soldats viennent arréter Jésus et qu'il annonce que c'est lui, le texte nous dit :
Lorsque Jésus leur eut dit : C'est moi, ils reculérent et tomberent (pipto) par terre. Ce choix de traduction en
'prosterner' est étrange. Sur 85 occurrences dans la nouvelle alliance, ¢a n'arrive que 8 fois en tout,
et 6 d'entre elles sont spécifiguement concernant les 24 vieillards dans la salle du tréne. Les deux
seuls cas en dehors des 24 vieillards sont celui que je viens de citer et le passage ou les mages

david kary / Louange et adoration. Page 36/39 RETOUR INDEX




viennent adorer Jésus enfant (Matthieu 2.11). Ce que ca met en avant c'est une fois de plus le choix
des termes fait par les traducteurs et donc si 'pipto' devait ou ne devait pas étre traduit par
'prosterner' dans toute la Parole. La question se pose en raison essentiellement de la signification de
'proskuneo’.

Donc, le mot 'proskuneo’ est traduit ici par 'adorer’. On a vu que dans |'ancienne alliance, le mot
pour désigner I'adoration impliquait la prosternation. Une fois de plus, lorsqu'on regarde I'ensemble
des traductions, on obtient le découpage suivant : ce mot est traduit 42 fois par 'adorer' et 15 fois
par 'prosterner'. Pourtant le mot en lui-méme signifie directement 'prosterner’, ou plus généralement
'se courber devant quelqu'un', mais on le traduit par adorer. Simplement parce que cela revient au-
méme. D'ailleurs, lorsqu'on regarde la réaction de Jésus devant Jean qui se jette a ses pieds dans le
livre de I'Apocalypse, on observe une nouvelle fois ce qu'on observait dans le livre de Daniel :

(O Apocalypse 19.10 : Et je tombai (pipto) a ses pieds pour I'adorer (proskuneo) ; mais il me dit : Garde-toi
de le faire! Je suis ton compagnon de service, et celui de tes fréeres qui ont le témoignage de Jésus. Adore
(proskuneo) Dieu. -Car le témoignage de Jésus est I'esprit de la prophétie.

'Proskuneo’ porte les deux significations. Par contre 'pipto' ne porte pas la signification de
prosterner, mais bien de se jeter a terre. Or, on peut effectivement se jeter a terre pour se
prosterner, tout comme on peut le faire pour éviter une balle, et on peut se jeter a terre pour adorer.
On a par ailleurs un parfait exemple de cela dans I'évangile selon Matthieu, alors qu'un serviteur se
jette a terre afin de se prosterner : Le serviteur, se jetant a terre (pipto), se prosterna (proskuneo) devant
lui (Matthieu 18.26 ).

Donc dans la nouvelle alliance tout comme dans l'ancienne, la prosternation est portée par
I'adoration qui ne peut s'en défausser.

david kary / Louange et adoration. Page 37/39 RETOUR INDEX




10 - CONCLUSION.

La louange et l'adoration ne sont pas deux stades successifs, le deuxieme n'est pas une
incrémentation du premier. Dans la réalité, la louange est I'expression de notre reconnaissance
envers Dieu. Elle est usuellement verbale, que ce soit chantée ou non, mais elle peut étre
silencieuse, tout comme Abraham était prophéte sans jamais avoir prophétisé verbalement.
L'obéissance étant également une marque de reconnaissance, obéir peut en soi, étre une louange.
Celui qui marche dans la reconnaissance est une louange permanente.

De par sa nature, la louange ne peut exprimer que la vérité, aussi elle se doit d'étre différente selon
la présence ou non d'un auditoire et nous devrions étre vigilants quant au contenu des chants que
nous acceptons comme en étant. Ce qui est vrai dans notre relation individuelle avec Dieu ne I'est
pas forcément pour tous et proclamer sa gloire au sujet de choses dont personne ne peut attester
n'est justement pas une gloire en soi. C'est pour cela que la Parole de Dieu est le référant de la
louange, parce que la Parole est éprouvée.

Dans sa nature, la louange est I'expression de notre reconnaissance pour ce qu'il est ou ce qu'il a
fait. Elle n'est pas censée cibler le destinataire de I'action de Dieu, mais Dieu, dans sa personne ou
son action. C'est la que le coeur de I'homme entre en ligne de compte. Parce que nous avons
tendance a le remercier pour ce qu'il fait spécifiqguement pour nous, et nous avons du mal a voir sa
grandeur dans ce qu'il fait pour les autres. Nous ne comprenons pas que ce qu'il a fait pour Josué en
stoppant la course du temps est digne de louange, parce que la Parole de Dieu n'est pas
suffisamment vivante en nous. Nous voulons bien admettre que la Parole de Dieu est importante,
pourtant nous ne le remercions que pour ce qu'il fait pour nous. Notre esprit formaté considere qu'il
n'y a pas de raison de le remercier pour ce qu'il a fait pour des personnes que nous ne connaissons
pas vraiment. Et parce que nous refusons a la Parole de Dieu le droit d'étre vivante, alors elle n'agit
gue tres peu dans la vie de chacun. Pourtant, il a clairement dit qu'il ne changeait pas, mais nous
voyons cela avec tellement de recul que nous nous limitons a le remercier pour les petites choses de
tous les jours (et il faut le faire), mais nous omettons de le remercier pour les grandes d'hier. La
louange dans une assemblée devrait servir a ca, le bénir d'avoir toujours été la, comme c'est écrit.

Le livre des psaumes nous dit que la parole est une lampe a nos pieds et une lumiére sur notre
sentier (Psaumes 119.105%*). Quel que soit le domaine de la vie du croyant, elle sera toujours la
boussole que Dieu nous a donnée pour nous diriger. Penser que la louange pourrait s'en émanciper
est une folie. La restauration du tabernacle de louange de David ne peut se faire qu'en restaurant la
Parole de Dieu parmi les croyants, et il ne faut pas s'étonner que satan, dont la spécialité a toujours
été la louange, ait pu produire une contrefacon tellement plaisante pour I'homme. Contrefacon qui
efface la Parole de Dieu au profit des émotions, qui endette des assemblées pour acheter du
matériel et les convainc sans trop de difficulté de faire de la louange une machine a faire de I'argent
qui pourtant appartient a Dieu qui le donne a qui il veut.

(* Psaumes 119.105 : Ta parole est une lampe a mes pieds, Et une lumiére sur mon sentier).

Louer Dieu se fait dans toutes les situations de la vie, il n'y a pas d'horaires privilégiés ou de jours
désignés. La réalité est que dans les moments les plus difficiles de nos vies, la ou remercier est la
derniére chose qui nous viendrait a I'esprit, la louange prend une dimension toute particuliere, mais
dans les moments ol tout va au mieux, c'est également la que prendre du temps pour le remercier
passe souvent a la trappe et que le faire est important. Tout nous poussera toujours a ne pas le faire,
justement parce que c'est important. Et lorsque nous décidons de tout de méme le faire, malgré les
multiples raisons qui nous viennent a l'esprit de ne pas le faire, alors ne pouvant nous arréter,

david kary / Louange et adoration. Page 38/39 RETOUR INDEX




I'ennemi tentera de nous le faire faire d'une mauvaise maniére. Nous sommes devenus des rois et
des sacrificateurs, ce que nous faisons a du poids et ne doit jamais étre fait a la Iégére. La louange
est le sacrifice de nos levres (Hébreux 13.15) et nous devrions avoir le méme sérieux que les
sacrificateurs de I'ancienne alliance, nous rappelant ce que disait Jérémie : Maudit soit celui qui fait avec
négligence I'ceuvre de I'Eternel (Jérémie 48.10).

La louange est un service en soi, tout comme la prédication, et tout le monde s'attend a ce que celui
qui porte la Parole de Dieu soit rigoureux et ne la déforme pas, par contre, lorsqu'on en vient a louer,
cette rigueur disparait soudainement, tout comme elle disparait généralement dans la prophétie,
presque jamais sérieusement éprouvée. Des que cela va dans le sens de I'homme, plus aucune
vérification n'est de mise, plus aucun sérieux ne se trouve, I'homme est satisfait donc il considere
que cela vient de Dieu. Mais lorsque I'homme n'a pas envie d'étre repris, soudainement sa vigilance
revient, et il veut des preuves, il veut des versets, des références. Il est temps d'étre honnéte, et soit
de n'avoir de rigueur pour rien et cesser de prétendre étre des enfants de Dieu, soit en avoir sur tout
et enfin le devenir pleinement. Le c6té pervers des pharisiens n'a jamais été leur rigueur dans
I'observation de la Parole de Dieu, mais le fait gu'ils le faisaient sans I'Esprit de Dieu.

La louange doit retrouver cette rigueur.

L'adoration, de son coOté, est une expression physique de notre soumission qui se fait par la
prosternation. Elle est souvent devenue un terme utilisé pour essayer de faire croire a une
profondeur particuliere, alors que dans les faits, elle se résume a ce que j'en disais. C'est I'hnomme
qui se met en position de dépendance totale devant son Dieu.

La question de la restauration a la fois de la louange et de I'adoration ne se pose pas réellement, elle
va avoir lieu. La vraie question concerne le fait d'en faire partie ou non. Chacun fera son choix.

david kary / Louange et adoration. Page 39/39 RETOUR INDEX



	1 - Introduction.
	a) Une base perturbée.
	b) Un problème qui devient une force.

	2 - L'action de grâce dans l'ancienne alliance.
	a) Dans l'ancienne alliance.
	a.1) Pas en secret.
	a.2) En public.

	b) La source de confusion.
	b.1) La tente de David.
	b.2) Une tente en ruine ?
	b.3) La brèche.

	c) David n'est pas la suite de Moïse.
	d) L'erreur des croyants.
	e) De nos jours.

	3 - L'action de grâce dans la nouvelle alliance.
	a) Dans la nouvelle alliance.
	b) Rendre grâce.
	b.1) Jésus rend grâce.
	b.2) D'autres personnes rendent grâces.

	c) La suite.

	4 - Concrètement de nos jours.
	a) Ensemble et sous-ensemble.
	b) Privé/public.

	5 - L'importance de la vérité.
	a) Le corollaire.

	6 - Ce que ça n'est pas.
	a) La louange n'a rien à voir avec ce qu'on peut gagner ou recevoir.
	b) La louange ne sert pas à ressentir la présence de Dieu.
	c) La louange n'est pas puissante, Dieu l'est.
	d) Les "groupes chrétiens".

	7 - Ce que c'est.
	a) Le mot en lui-même.
	b) L'abandon.
	c) La forme de la louange.
	d) Dieu et pas nous.

	8 - Ce qui tue la louange.
	a) Le cœur.
	b) Le contenu.
	c) La sainteté.
	d) La sainteté vestimentaire.

	9 - L'adoration.
	a) Ancienne alliance.
	a.1) Abraham.
	a.2) Schadrac, Meshac et Abed-Nego.
	a.3) Pour note.

	b) Nouvelle alliance.

	10 - Conclusion.

