
Louange et 
adorationdavid kary

enseignements

INDEX

1 - Introduction...............................................................2
a) Une base perturbée..................................................2
b) Un problème qui devient une force.........................2

2 - L'action de grâce dans l'ancienne alliance................5
a) Dans l'ancienne alliance...........................................5

a.1) Pas en secret.....................................................5
a.2) En public..........................................................6

b) La source de confusion............................................7
b.1) La tente de David.............................................7
b.2) Une tente en ruine ?.........................................8
b.3) La brèche..........................................................8

c) David n'est pas la suite de Moïse...........................10
d) L'erreur des croyants.............................................11
e) De nos jours...........................................................12

3 - L'action de grâce dans la nouvelle alliance.............14
a) Dans la nouvelle alliance.......................................14
b) Rendre grâce..........................................................15

b.1) Jésus rend grâce.............................................15
b.2) D'autres personnes rendent grâces.................17

c) La suite...................................................................18
4 - Concrètement de nos jours......................................19

a) Ensemble et sous-ensemble...................................19
b) Privé/public............................................................19

5 - L'importance de la vérité........................................21
a) Le corollaire...........................................................21

6 - Ce que ça n'est pas..................................................23
a) La louange n'a rien à voir avec ce qu'on peut gagner 
ou recevoir.................................................................23
b) La louange ne sert pas à ressentir la présence de 
Dieu............................................................................23
c) La louange n'est pas puissante, Dieu l'est..............24
d) Les "groupes chrétiens".........................................26

7 - Ce que c'est.............................................................27
a) Le mot en lui-même...............................................27
b) L'abandon..............................................................28
c) La forme de la louange..........................................28
d) Dieu et pas nous.....................................................29

8 - Ce qui tue la louange..............................................31
a) Le cœur..................................................................31
b) Le contenu.............................................................31
c) La sainteté..............................................................32
d) La sainteté vestimentaire.......................................32

9 - L'adoration..............................................................34
a) Ancienne alliance...................................................34

a.1) Abraham.........................................................34
a.2) Schadrac, Meshac et Abed-Nego...................34
a.3) Pour note........................................................36

b) Nouvelle alliance...................................................36
10 - Conclusion............................................................38



1 - INTRODUCTION.

a) Une base perturbée.

Le  sujet  est  vaste,  parce  qu'on  ne  peut  même  pas  se  reposer  sur  des  bases  communes  qui 
permettraient un départ sur les chapeaux de roues.  Dans la tête de presque tout le monde, la 
louange et l'adoration sont des formes de chants dirigées vers Dieu, mais ça n'est pas réellement ce 
que nous montre la Parole de Dieu. Le problème essentiel étant que ces deux pratiques, si elles ont  
d'évidents points communs, sont différentes l'une de l'autre. 

La première chose concernant la louange et l'adoration est de savoir ce que les mots veulent dire. 
Or, tristement, personne ne semble capable de donner une définition claire de ce qu'est la louange. 
Le  problème  est  civilisationnel.  Si  les  mots  n'évoluent  pas  dans  le  texte,  par  contre,  l'humain 
s'évertue encore et encore à en changer la définition.

La chose se complique d'autant plus lorsqu'on pénètre le milieu opaque de la chrétienté, qui pour se 
donner une profondeur, se choisit un champ lexical qui lui est propre. Dès lors, non seulement la  
définition de certains des mots de la  Parole de Dieu ne correspond pas totalement à  celle  des 
dictionnaires, mais au-delà de cette particularité, la définition que les croyants donnent à certains 
mots ne correspond pas plus à celle qui nous est montrée dans cette même Parole. Ils sont donc 
assez  facilement  d'accord  pour  que  leur  compréhension  diverge  de  la  définition  littérale  d'un 
dictionnaire, mais ne s'attachent pas à vérifier que leur approche puisse correspondre à celle du 
texte qui devrait être leur référence.

Pour  ajouter  à  cela,  la  chrétienté  dans  sa  forme actuelle,  qui  n'est  malheureusement  pas  une 
évolution mais une décomposition de ce qu'elle a été, a depuis longtemps remplacé tout ce qui 
demande un effort par n'importe quoi lui permettant de ne pas en fournir. Toutes les notions sont 
donc modifiées, les unes après les autres, pour permettre de justifier la métamorphose. Et la tâche a 
été titanesque sous bien des aspects. Réussir à justifier de se reposer sous la grâce pour ne plus 
faire aucun effort lorsque la Parole nous parle de persévérance tient de l'exploit.

La louange a donc été l'un des nombreux éléments qui ont été revisités, et la version 2.0 prôné par 
les assemblées n'aurait pas donnée envie à nos ancêtres dans la foi.

b) Un problème qui devient une force.

La première fois qu'on nous parle de louange dans la Parole de Dieu, cela n'a rien de spirituel, bien  
au contraire. C'est alors que Abraham se rend en Egypte pour fuir la famine que Sara va attirer 
l'attention des "grands de Pharaon" qui "la virent aussi et la vantèrent (Halal)  à Pharaon ; et la femme fut  
emmenée dans la maison de Pharaon" (Genèse 12.15). Le mot "halal" signifiant bel et bien "louange", 
comme par exemple dans 2 Samuel 22.4 : Je m'écrie : Loué (Halal) soit l'Eternel ! Et je suis délivré de 
mes ennemis.

Comme  dans  de  très  nombreux  cas,  les  traducteurs  se  sont  donnés  des  libertés  dans  le  but 
d'orienter la compréhension du lecteur. Malheureusement ils se sont évertués à les orienter non pas 

david kary / Louange et adoration.                  Page  2 / 39                 RETOUR INDEX



dans la direction d'une meilleure compréhension, mais dans celle d'un fouillis presque inextricable 
sans l'aide du Saint-Esprit. On retrouve par exemple exactement la même situation avec le mot 
"cohen", traduit presqu'uniformément par "sacrificateur", mais dès lors que le "cohen" en question 
n'officie plus dans le tabernacle, alors ils ont traduit par "prêtre". Ils ont enlevé au contexte le rôle 
fondamental de différenciation pour permettre une lecture moins attentive. Si vous lisez de manière 
automatique, sans réellement prêter attention au texte, lire "sacrificateur" vous indique qu'on parle 
des sacrificateurs de Dieu, alors que lire "prêtre" signifie que ça n'est pas le cas. Mais la Parole de 
Dieu n'est pas un programme scolaire qu'on simplifie d'année en année. Elle ne doit pas changer et 
encore moins être modifiée pour en orienter la compréhension. Ca n'est pas simplement un fait isolé, 
mais une volonté perverse et orchestrée de longue date. On retrouve cela également dans le nom de 
Jésus  (identique  à  celui  de  Josué  qui  pourtant  est  traduit  différemment),  dans  la  notion 
d'abomination, dans celle d'impudicité, dans la distinction précepte/loi/ordonnance/statut ou encore 
dans  l'inversion  entre  puissance et  autorité  dans  l'évangile.  La  pratique est  trop  présente  pour 
imaginer ne serait-ce qu'un instant qu'elle ne soit pas volontaire.

Dans le cas de l'action de grâce, nous nous retrouvons à nouveau en face de ce procédé abject.

Deux mots sont traduits par "actions de grâces". Ce sont les mots "Shelem" et "Towdah". Rien qu'en 
prenant en compte cet élément on se doute qu'il va y avoir un problème. Pourquoi deux mots pour 
dire une seule chose ? Pour être plus précis, "Shelem" est présent 87 fois, dont 85 traduites par 
"actions de grâces" ; "Towdah" est présent 31 fois, dont 19 traduites à l'identique de "Shelem".

Le meilleur moyen de comprendre se trouve dans le chapitre 7 du livre du Lévitique. Il se passe 
malheureusement exactement la même chose que ce que je mettais en avant dans l'enseignement 
sur l'abomination. Au verset 12, nous avons les deux termes dont je parlais, mais ils ne sont pas 
traduits de la même manière :

 Lévitique 7.12 :  🔘 Si quelqu'un l'offre par reconnaissance (Towdah), il offrira, avec le sacrifice d'actions de 
grâces  (Towdah),  des gâteaux sans levain pétris  à l'huile,  des galettes sans levain arrosées d'huile,  et  des  
gâteaux de fleur de farine frite et pétris à l'huile.

On pourrait penser que la première occurrence exprime simplement le fait d'être reconnaissant alors 
que la deuxième parle d'un sacrifice pour le signifier. D'un point de vue du contexte, ça peut se tenir, 
mais cela n'en reste pas moins deux fois le même mot avec deux traductions différentes. La chose 
se complique dans le verset suivant :

 Lévitique  7.13  :  🔘 A  ces  gâteaux  il  ajoutera  du  pain  levé  pour  son  offrande,  avec  son  sacrifice  de  
reconnaissance (Towdah) et d'actions de grâces (Shelem).

Soudainement  la  simple  "reconnaissance"  devient  un  "sacrifice  de  reconnaissance",  donc 
techniquement, un "sacrifice d'actions de grâces", mais le traducteur ne l'a pas traduit de la sorte 
parce que "actions de grâces" se trouve à la fin du même verset, mais sous un autre mot, le mot 
"Shelem". Donc pour éviter la redondance, il choisit de faire varier sa traduction. Pratique houleuse 
puisque deux versets plus loin, alors que le sujet n'a pas changé, il va faire exactement l'inverse :

 Lévitique 7.15 : 🔘 La chair du sacrifice de reconnaissance (Shelem) et d'actions de grâces (Towdah) sera 
mangée le jour où il est offert ; on n'en laissera rien jusqu'au matin.

Cette fois-ci "actions de grâces" redevient la traduction de "towdah" alors que le terme venait juste 
d'être  traduit  par  "sacrifice  de  reconnaissance",  et  reconnaissance  redevient  la  traduction  de 
"Shelem" qui venait juste d'être traduit par "actions de grâces".

Dans le cas présent, ça n'est pas le contexte qui définit le sens, mais une décision arbitraire du 
traducteur.

Si  ce mélange permanent est préjudiciable pour comprendre la loi  de Moïse avec précision, par 

david kary / Louange et adoration.                  Page  3 / 39                 RETOUR INDEX



contre, lors du passage dans la nouvelle alliance, le fond prenant le pas sur la forme, les choses se 
simplifient au moins sous cet aspect. Au final cette tentative d'embrouiller le tableau a plus tendance 
à nous le clarifier. L'expression de la reconnaissance dans la nouvelle alliance ne se faisant plus sous 
la forme d'un sacrifice animal, mais sous celle d'un : sacrifice de louange, c'est-à-dire le fruit de lèvres qui  
confessent son nom (Hébreux 13.15). L'expression de notre reconnaissance devenant un sacrifice en 
soi, la frontière entre la reconnaissance et le sacrifice qui en résultait dans l'ancienne alliance est 
abolie et leurs existences deviennent simultanées.

Cependant, il reste nécessaire de comprendre plusieurs points concernant la reconnaissance et le 
sacrifice qui s'y rattache, appelé sacrifice d'actions de grâce, justement parce que ça n'est que la 
frontière entre les deux qui a disparu, mais eux perdurent.

Nota :

"shelem" est présent 87 fois dans l'ancienne alliance et est traduit 85 fois par "actions de grâces", 1 
fois par "reconnaissance" (Lévitique 7.15), et 1 fois par prospérité.

" Towdah" est présent 31 fois dans l'ancienne alliance et est traduit 19 fois par "actions de grâces", 3 
fois par "reconnaissance", 1 fois par hommage, 1 fois par faute, 5 fois par louange, et 3 fois par 
"chœur".

david kary / Louange et adoration.                  Page  4 / 39                 RETOUR INDEX



2 - L'ACTION DE GRÂCE DANS L'ANCIENNE ALLIANCE.

a) Dans l'ancienne alliance.

En ce temps la séparation entre louange et action de grâce était presque anecdotique et il est très 
difficile de faire la part des choses. Il est assez paradoxal de réaliser que l'ancienne alliance n'est pas  
un socle figé. Les choses ne sont pas identiques au début et à la fin. S'il est vrai que l'ancienne 
alliance parle à un peuple spécifique et que la nouvelle parle également à un peuple spécifique, ce 
ne sont pas deux marches successives vers Dieu, mais un escalier complet. Ainsi, dans l'ancienne 
alliance, les choses évoluent d'époques en époques, et ce qui est admis du temps de Jérémie ou 
d'Ezéchiel, ne l'était pas du temps de Moïse. La grâce déjà présente aux côtés de Moïse, devient 
prépondérante dans la vie de David, mais c'est la loi de Moïse qui est censée caractériser ce temps.

De la même manière, dans la nouvelle alliance, ce qui était pratique courante du temps de Jésus a 
évolué avec le temps. Ca n'est pas un changement de loi, mais une évolution de la compréhension. 
La révélation de la nappe en étant cette fois-ci un exemple parfait. Une heure auparavant certains 
animaux étaient interdits, et soudainement ça n'est plus le cas. La progression globale ne se fait pas 
d'une loi de Moïse figée vers une loi spirituelle qui le serait tout autant. Dans la réalité, tout est 
progression, étape après étape, du commencement du voyage jusqu'à l'arrivée et ce, non pas parce 
que la loi  est  changeante,  mais parce que nos propres limites ne nous permettent pas de tout 
appréhender en une seule fois.

Or dans l'ancienne alliance, la notion d'action de grâce évolue assez rapidement. Cela ne signifie pas 
que l'ancienne compréhension s'annule, mais qu'elle s'additionne avec la nouvelle, elle s'affine. Or 
les actions de grâces étaient premièrement concrétisées par des sacrifices, et si elles ne cesseront 
jamais de l'être, par contre la forme du sacrifice va changer.

Concrètement, l'action de grâce entraînait un sacrifice, mais personne n'était autorisé à faire son 
sacrifice dans son coin. Les choses étaient encadrées.

a.1) Pas en secret.

Si les actions de grâces ne pouvaient pas se faire en secret, c'était essentiellement afin de s'assurer 
que l'Eternel en soit le destinataire et que des humains en soient les témoins.

 Lévitique 17.1-7 : 🔘 L'Éternel parla à Moïse, et dit : 2 Parle à Aaron et à ses fils, et à tous les enfants d'Israël,  
et tu leur diras : Voici ce que l'Éternel a ordonné. 3 Si un homme de la maison d'Israël égorge dans le camp ou  
hors du camp un bœuf, un agneau ou une chèvre, 4 et ne l'amène pas à l'entrée de la tente d'assignation, pour en  
faire une offrande à l'Éternel devant le tabernacle de l'Éternel, le sang sera imputé à cet homme ; il a répandu le  
sang, cet homme-là sera retranché du milieu de son peuple. 5 C'est afin que les enfants d'Israël,  au lieu de  
sacrifier  leurs victimes dans les champs, les amènent au sacrificateur,  devant l'Éternel,  à l'entrée de la tente  
d'assignation, et qu'ils les offrent à l'Éternel en sacrifices d'actions de grâces. 6 Le sacrificateur en répandra le  
sang sur l'autel de l'Éternel, à l'entrée de la tente d'assignation ; et il brûlera la graisse, qui sera d'une agréable  
odeur à l'Éternel. 7 Ils n'offriront plus leurs sacrifices aux boucs, avec lesquels ils se prostituent. Ce sera une loi  
perpétuelle pour eux et pour leurs descendants.

Ce passage du livre du Lévitique ne dit pas que les enfants d'Israël faisaient exprès de faire leurs 

david kary / Louange et adoration.                  Page  5 / 39                 RETOUR INDEX



sacrifices aux boucs, avec lesquels ils se prostituent. Il nous dit qu'ils s'y prenaient mal et que parce 
qu'ils ne faisaient pas les choses comme l'Eternel les désirait, alors ils ne les faisaient pas pour lui. Et 
le principe reste le même de nos jours, la louange et les actions de grâces doivent se faire selon ce 
que l'Eternel demande, sinon, il  n'en est pas le destinataire et ce passage parle du regard que 
l'Eternel porte dessus.

Il faut donc comprendre que les sacrifices d'actions de grâces ne peuvent se faire dans la solitude, et 
ce qui semble être un détail est fondamentale parce que c'est le sens même de ce que sont ces 
types de sacrifices. Ils consistent à rendre gloire à Dieu (Psaumes 50.23 : Celui qui offre pour sacrifice  
des actions de grâces me glorifie), et se font en présence des sacrificateurs qui y participent.

a.2) En public.

La louange existe conjointement à l'action de grâce. Concrètement, lorsque Moïse et les enfants 
d'Israël franchissent la mer rouge, ils se mettent bel et bien à chanter (Exode 15.1-19), suite à quoi, 
Marie prend un tambourin et, suivie par les femmes qui font de même, danse tout en encourageant 
les  enfants  d'Israël  à  continuer  de  louer  Dieu.  Lorsque  Marie  danse  avec  le  tambourin,  il  est 
textuellement question de louanges, spécifiquement chantées, mais pas d'action de grâces. Pourtant 
lorsque l'Eternel donne la loi, quelques jours plus tard, il n'y a pas de loi sur la louange, mais il y en a  
sur les actions de grâces et elles sont parlantes.

 Lévitique 7.11-18 : 🔘 Voici la loi du sacrifice d'actions de grâces, qu'on offrira à l'Éternel. 12 Si quelqu'un l'offre  
par reconnaissance, il offrira, avec le sacrifice d'actions de grâces, des gâteaux sans levain pétris à l'huile, des  
galettes sans levain arrosées d'huile, et des gâteaux de fleur de farine frite et pétris à l'huile. 13 A ces gâteaux il  
ajoutera du pain levé pour son offrande, avec son sacrifice de reconnaissance et d'actions de grâces. 14 On  
présentera par élévation à l'Éternel une portion de chaque offrande; elle sera pour le sacrificateur qui a répandu le  
sang de la victime d'actions de grâces. 15 La chair du sacrifice de reconnaissance et d'actions de grâces sera  
mangée le  jour  où  il  est  offert;  on  n'en  laissera  rien  jusqu'au  matin.  16  Si  quelqu'un  offre  un  sacrifice  pour  
l'accomplissement d'un vœu ou comme offrande volontaire, la victime sera mangée le jour où il l'offrira, et ce qui  
en restera sera mangé le lendemain. 17 Ce qui restera de la chair de la victime sera brûlé au feu le troisième jour.  
18 Dans le cas où l'on mangerait de la chair de son sacrifice d'actions de grâces le troisième jour, le sacrifice ne  
sera point agréé ; il n'en sera pas tenu compte à celui qui l'a offert ; ce sera une chose infecte, et quiconque en  
mangera restera chargé de sa faute.

 Lévitique 7.29-36 :  🔘 Parle aux enfants d'Israël, et dis : Celui qui offrira à l'Éternel son sacrifice d'actions de  
grâces apportera son offrande à l'Éternel,  prise sur son sacrifice d'actions de grâces. 30 Il  apportera de ses  
propres mains ce qui doit être consumé par le feu devant l'Éternel ; il apportera la graisse avec la poitrine, la  
poitrine pour l'agiter de côté et d'autre devant l'Éternel.  31 Le sacrificateur brûlera la graisse sur l'autel,  et  la  
poitrine  sera  pour  Aaron  et  pour  ses  fils.  32  Dans  vos  sacrifices  d'actions  de  grâces,  vous  donnerez  au  
sacrificateur l'épaule droite, en la présentant par élévation. 33 Celui des fils d'Aaron qui offrira le sang et la graisse  
du sacrifice d'actions de grâces aura l'épaule droite pour sa part. 34 Car je prends sur les sacrifices d'actions de  
grâces offerts par les enfants d'Israël la poitrine qu'on agitera de côté et d'autre et l'épaule qu'on présentera par  
élévation, et je les donne au sacrificateur Aaron et à ses fils, par une loi perpétuelle qu'observeront les enfants  
d'Israël. 35 C'est là le droit que l'onction d'Aaron et de ses fils leur donnera sur les sacrifices consumés par le feu  
devant l'Éternel, depuis le jour où ils seront présentés pour être à mon service dans le sacerdoce. 36 C'est ce que  
l'Éternel ordonne aux enfants d'Israël de leur donner depuis le jour de leur onction ; ce sera une loi perpétuelle  
parmi leurs descendants.

Ces deux passages montrant clairement que les sacrifices d'actions de grâces ont la particularité de 
devoir être consommés par les sacrificateurs. Raison pour laquelle ils sont forcément publics.

La profondeur du premier passage va bien au-delà lorsqu'il nous est précisé : Ce qui restera de la chair  
de la victime sera brûlé au feu le troisième jour. Dans le cas où l'on mangerait de la chair de son sacrifice d'actions  
de grâces le troisième jour, le sacrifice ne sera point agréé ; il n'en sera pas tenu compte à celui qui l'a offert ; ce  
sera une chose infecte, et quiconque en mangera restera chargé de sa faute (Lévitique 7.17-18). Ce passage 
faisant le lien avec le partage du pain dans le dernier repas de Jésus. Dans ce passage du Lévitique, 

david kary / Louange et adoration.                  Page  6 / 39                 RETOUR INDEX



il faut réaliser que l'annonce qui est faite va bien au-delà de l'époque dans laquelle elle est faite. La 
fin du verset 18 nous dit : quiconque en mangera restera chargé de sa faute (Lévitique 7.18), or le sacrifice 
d'action de grâces n'est pas un sacrifice pour une faute, mais un sacrifice de reconnaissance. C'est  
pour cela que le texte nous dit que celui qui en mange le troisième jour reste chargé de sa faute, 
parce que le troisième jour Jésus est ressuscité et celui qui participe à un sacrifice qui se trouve en 
dehors de celui de Jésus ne peut être pardonné de ses fautes parce qu'il communie avec les idoles.

Jésus, qui est le sacrifice, est l'action de grâces. Or il ne sauve que celui qui reconnaît que le prix de 
sa faute a été payé durant les trois jours de sa mort. Lorsqu'il prend son dernier repas avec ses 
disciples, c'est le souverain sacrificateur qui partage le sacrifice avec les sacrificateurs (Luc 22.19 : 
Ceci est mon corps, qui est donné pour vous). Pour tous ceux qui se forgent une croyance dans laquelle il 
n'est pas monté sur la croix, il n'en est pas descendu ou il n'est pas ressuscité au troisième jour, 
alors le sacrifice en question perd sa valeur et celui qui a de telles prétentions reste  chargé de sa 
faute, et ce, quelle que soit son apparente sainteté (en outre, on verra par après que "rendre grâce" 
est directement rattaché au sacrifice de Jésus).

b) La source de confusion.

L'action de grâce et la louange sont toutes les deux présentes dans l'ancienne alliance, mais pas 
nécessairement  de  manière  équilibrée,  l'une  prenant  souvent  l'ascendant  sur  l'autre.  Justement 
parce que dans ces  temps-là,  la  révélation se faisait  également  progressivement.  Au temps de 
Moïse, la confusion est impossible. La louange est presque absente et les actions de grâces sont 
constantes. Ca ne signifie cependant pas que l'un est plus important que l'autre mais uniquement 
que l'un est révélé mais pas l'autre. Ainsi, pendant toute cette époque, la reconnaissance du peuple 
va se retranscrire par les sacrifices d'actions de grâces, donnant une fausse impression d'absence de 
louange, alors que le cantique chanté par Moïse et les enfants d'Israël après avoir traversé la mer 
rouge atteste de sa présence. 

Pourtant, alors que le temps va passer, on arrive en quelques années à exactement l'inverse. Les 
sacrifices d'actions de grâce changent de forme, tout comme la louange. Cependant, une fois de 
plus,  alors  que  la  forme  change,  essentiellement  sous  le  règne  de  David,  le  terme  également 
change. On passe des actions de grâces sous Moïse, à la louange sous David. Par contre, ce qui ne 
change pas, c'est la réalité de l'acte. La louange est une action de grâce, ce que Néhémie va nous  
indiquer assez clairement : car autrefois, du temps de David et d'Asaph, il y avait des chefs de chantres et des  
chants de louanges et d'actions de grâces en l'honneur de Dieu (Néhémie 12.46).

C'est donc en se basant sur le fait que David est connu comme étant un chantre et qu'il a installé 
une louange permanente dans le tabernacle que l'église actuelle représente la louange selon la 
façon  du  tabernacle  de  David  et  en  oublie  tout  le  reste.  C'est  oublier  que  David  lui-même ne 
concevait pas du tout la continuation de ce qu'il avait mis en place. On réalise bien que s'approchant 
de sa fin, il ne donne pas des consignes à son fils Salomon pour la continuation de ce qu'il avait mis  
en place pour lui-même. Bien au contraire, il organise les chantres pour le temple que Salomon va 
bâtir. Ce temple n'est donc pas l'image du tabernacle de Moïse, tout comme il n'est pas celui du 
tabernacle de David. Il est la fusion des deux, et c'est là que l'incompréhension globale de la Parole 
de Dieu devient pernicieuse.

b.1) La tente de David.

On nous parle de cette tente dans deux livres de la Parole de Dieu, tout d'abord dans Amos, et  
ensuite, en citant le prophète, dans le livre des actes.

 Amos 9.11 : 🔘 En ce temps-là, je relèverai de sa chute la maison (Cukkah) de David, J'en réparerai les brèches  
(perets), j'en redresserai les ruines, Et je la rebâtirai comme elle était autrefois,

david kary / Louange et adoration.                  Page  7 / 39                 RETOUR INDEX



 Actes 15.16 : 🔘 Après cela, je reviendrai, et je relèverai de sa chute la tente (skene) de David, J'en réparerai les  
ruines, et je la redresserai,

Les  deux  versets  ont  leur  importance  puisque  le  deuxième  permet  de  comprendre  la  réelle 
traduction du mot 'cukkah' traduit  par maison dans cette version du livre d'Amos. Ce mot a de 
nombreuses traductions possibles, dont les trois principales dans le cas qui nous concerne sont : 
Tabernacle, tente, maison. Cependant, si les trois possibilités sont présentes, il se trouve que ça 
n'est pas réellement le cas dans le livre des Actes des Apôtres, où l'équivalent de ce mot est 'skene' 
qui ne se traduit pas par maison, mais par 'tente / tabernacle' (Sachant que le tabernacle n'est 
qu'une tente particulière et qu'en Grec 'maison' se dit 'oikos').

Donc  dans  le  livre  d'Amos,  l'Eternel  parle  bien  de  la  tente  de  David  et  non  de  sa  maison.  La 
différence est importante parce que la 'maison' de David peut parfaitement se référer à autre chose 
que le tabernacle qu'il avait installé justement dans sa maison. 'Maison' se référant très souvent 
dans la Parole de Dieu aux membres de la famille étant sous l'autorité d'une personne dont c'est 
justement la maison. C'est le cas de la maison de Noé (Genèse 7.1 :  L'Éternel dit à Noé : Entre dans  
l'arche, toi et toute ta maison ...), de Terach, d'Abraham et ainsi de suite. 'Tente' ou 'tabernacle' nous 
parle donc du spirituel, lorsque 'maison' nous parle du charnel. D'où l'importance de comprendre le 
vrai sens du mot présent dans le livre du prophète Amos.

Cependant, puisque cela parle donc d'une tente/tabernacle, la précision suivante devient source de 
questionnement.

b.2) Une tente en ruine ?

Ca pose alors le problème de la suite du verset qui parle d'en réparer les brèches et d'en redresser  
les ruines. Comment redresser la ruine d'une tente ou en réparer les brèches ? La solution se trouve 
dans le verset lui-même puisque la tente de David n'est tout simplement pas tombée du temps de 
David, elle n'a pas été mise à terre. Or elle a cessé d'exister indépendamment du temple à partir de 
Salomon, et la chute en question parle donc de ce qui s'est passé lorsqu'elle était indissociable du 
temple puisqu'elle n'existait pas sans lui par après.

Et  c'est  là  que se trouve l'incompréhension de tous lorsqu'ils  lisent  que la tente de David sera 
restaurée. Ils l'imaginent au temps de David, donc indépendante de la tente de Moïse et composée 
intégralement de louanges. Partant de là, ils dérivent logiquement, puisqu'ils n'ont plus l'ancre de la 
Parole, dans des exagérations qui prennent la forme de ce qu'on connaît de nos jours. La réalité de  
l'affirmation du prophète Amos parle de restaurer non pas le tabernacle de David dont nous avons la  
trace sous le règne de David, mais la forme aboutie de ce que Dieu était en train de faire. Le temple 
de Salomon était l'addition du tabernacle de Moïse et de celui de David, et lorsqu'il nous est dit que 
celui de David sera rebâti, nous ne pouvons pas le comprendre indépendamment de ce qu'il était à 
partir de Salomon, la moitié d'un tout. Dans l'addition des deux tabernacles, les actions de grâce et  
la louange finissent donc par se rejoindre.

En conséquence, l'affirmation transmise par Amos nous dit en réalité que le tabernacle de Moïse 
existera, mais sans la présence de celui de David, et nous connaissons déjà le déséquilibre que cela 
instaure. C'est donc pendant cette période que l'Eternel rétablira le tabernacle de David, non pas 
comme un tout, mais comme une partie indispensable d'un tout que forme la maison de Dieu. Il va 
de soi que leurs existences simultanées sont figuratives, nous sommes le temple de Dieu, et c'est 
donc en nous que doivent coexister les deux tabernacles.

b.3) La brèche.

La mention d'une brèche est très importante pour comprendre ce dont nous parle le prophète Amos.  
Si elle est la source de l'erreur de traduction de 'tente' en 'maison', il n'en reste pas moins que la 
présence de cette précision est un socle sans lequel il n'est pas possible de comprendre ce dont 

david kary / Louange et adoration.                  Page  8 / 39                 RETOUR INDEX



l'Eternel  est  en  train  de  parler.  Il  faut  donc  se  référer  à  un  autre  passage  qui  va  nous  faire 
comprendre  le  sujet  réel  du  verset.  Ce  passage contient  une affirmation  étrange est  difficile  à 
comprendre, simplement parce que c'est le lien avec le verset d'Amos.

Alors que David est déjà roi  sur Israël,  il  émet le souhait  que l'arche de l'alliance le rejoigne à 
Jérusalem. On sait qu'il devra s'y prendre à deux fois et le sujet a déjà été traité ailleurs. C'est lors de  
la première tentative que se déroule un incident fâcheux. L'arche de l'Alliance étant transportée de 
manière inadéquate, elle subit les aléas du terrain et se voit déstabilisée jusqu'à pencher de manière 
inquiétante. Uzza décide alors de saisir l'arche de la main pour éviter qu'elle ne finisse par tomber. 
La colère de l'Eternel va s'enflammer et Uzza, frappé par l'Eternel, meurt sur l'instant.

Le texte nous dit alors dans la plupart des traductions :  David fut irrité de ce que l'Éternel avait frappé 
(parats = faire une brèche)  Uzza d'un tel châtiment. Et ce lieu a été appelé jusqu'à ce jour Pérets Uzza (2 
Samuel  6.8).  Cette traduction,  dissimule la  réalité  du texte que la  version Darby (entre autres) 
retranscrit plus fidèlement : Alors David fut très irrité de ce que l'Éternel avait fait une brèche en la 
personne d' Uzza ; et il appela ce lieu-là du nom de Pérets-Uzza, qui lui est resté jusqu'à ce jour.  
D'ailleurs si la conséquence pour l'endroit où s'est arrivé est qu'il est renommé en : 'Pérets-Uzza' qui 
signifie 'la brèche d'Uzza',  ça n'est pas pour rien. Ce qui souligne une fois de plus l'importance 
d'avoir des traductions qui privilégient l'exactitude plutôt que la beauté de la syntaxe. Admettons 
cependant que l'étrangeté de la formulation réelle n'aidait pas. La notion de brèche était difficile à 
comprendre, jusqu'à ce que l'Eternel réutilise ce même terme par la bouche d'Amos, pour justement 
parler très exactement de cette même arche de l'alliance, qui représente la gloire de Dieu et qui 
sera le centre de la louange dans la tente de David.

Cette brèche est le lien qui permet de comprendre de quoi parle l'Eternel à travers Amos.

L'Israël d'alors est encore héritière de celle de Saül qui est une représentation de l'église sans la 
présence de la gloire de Dieu, c'est l'église actuelle. L'arrivée de David en tant que roi n'a pas tout 
changé immédiatement, il a fallu du temps et la transition se fait essentiellement durant la période 
du retour de l'arche. Ce qui est en train de se passer alors que David essaye de faire revenir la gloire 
de l'Eternel dans sa ville, c'est exactement ce que l'église actuelle a fait. Elle a essayé de faire 
revenir la gloire de l'Eternel au milieu de son peuple, mais a totalement négligé de s'appuyer sur la  
Parole de Dieu, élément indispensable à la venue de la gloire de Dieu au milieu d'elle. C'est là que 
l'Eternel a fait une brèche, et que sa gloire s'est éloignée de Jérusalem, non pas définitivement, mais 
dans l'attente d'une repentance sincère et d'un retour à la Parole de Dieu. L'Eternel a fait les choses 
bien. Alors qu'Obed Edom recevait l'arche sous son toit, la bénédiction commençait à toucher sa 
famille, s'amplifiant encore et encore. Finalement, les bénédictions sur sa famille étaient telles que 
tout le monde en a entendu parler. C'est alors seulement que David a fait ce qui était nécessaire, se 
soumettre à la Parole de Dieu, et donc la connaître,  seul moyen pour que la gloire de l'Eternel 
revienne au milieu de son peuple.

De nos jours,  l'église a  voulu de la  gloire  de Dieu,  mais  ne s'est  pas préparée.  Elle  est  restée 
ignorante de la Parole de Dieu et se berce d'illusions. Elle n'a même plus la possibilité de mettre la 
main sur l'arche, parce que son éloignement est tel que ça lui est devenue impossible. L'arche de 
l'alliance n'est pas venue dans l'église, au lieu de cela, elle est allée dans la maison d'un particulier,  
que Dieu bénit encore et encore, jusqu'à ce que l'accroissement en nombre et en intensité de ses 
bénédictions, les rendent visibles pour tous. Alors et alors seulement l'église pourra faire le choix de 
la Parole pour ne pas souiller la gloire de Dieu lorsqu'elle s'approchera.

Ce que l'Eternel nous dit dans Amos c'est qu'il se charge de régler le problème. Ca ne signifie pas 
que l'église est tranquille et que Dieu va faire le nécessaire pour que tous ses membres puissent 
accueillir sa gloire, au contraire, ce que cela signifie c'est que Dieu va faire le nécessaire pour que 
ceux parmi l'église décadente actuelle qui feront l'effort de recevoir la connaissance, ne soient plus 
mélangés avec ceux qui la refusent, et ils deviendront de facto la seule véritable église.

Cela va passer par la compréhension de ce qu'est réellement la louange, selon la Parole de Dieu, et 

david kary / Louange et adoration.                  Page  9 / 39                 RETOUR INDEX



non plus selon les émotions des hommes.

c) David n'est pas la suite de Moïse.

Evidemment, chronologiquement il l'est, mais dans la réalité du plan de Dieu, pas tant que cela. Il ne 
représente pas la version parfaite de ce que Dieu avait demandé à Moïse. Dans la réalité, ce que 
Dieu veut ne peut être compris qu'en Jésus, mais pour arriver à cette compréhension, il faut réaliser 
que l'ancienne alliance est la mise en place de tout ce qui est nécessaire à ce que cela puisse 
arriver.

L'Eternel a donc commencé par nous parler de Moïse, et a donné la loi à laquelle il est associé. Une 
fois que cette partie est transmise, il s'est attaché à nous montrer autre chose, c'est-à-dire la grâce à 
travers le règne de David. L'intégralité de la vie de David est sous ce signe. Ses fautes nombreuses 
auraient presque toutes dû lui coûter la vie, mais il se repend en permanence et est pardonné, ce qui 
n'existe pas sous la loi, mais uniquement sous la grâce.

A partir du rapatriement de l'arche, la louange sera désormais permanente durant son règne, c'est 
cependant à la fin de celui-ci que les choses prennent toute leur ampleur. Ses préparatifs pour le 
temple que Salomon son fils construira sont de grande ampleur. Il ne s'est pas limité à réunir les 
matériaux nécessaires mais a également nommé par avance les différentes personnes qui entreront 
en fonction dans chaque domaine, que ce soit les soldats, les portiers, où encore ... les chantres.

La chose est cocasse, le temple de Salomon n'est pas le tabernacle de Moïse en dur. Bien qu'il puisse 
être perçu de la sorte, les règles n'y sont pas les mêmes, pas plus que les fonctions. L'arche de 
l'alliance n'étant plus appelée à se déplacer, tous les Lévites dont la charge était de la porter sur les  
épaules n'ont plus de fonctions. De plus, des portiers sont nommés, ce qui n'existait pas auparavant, 
et évidemment, des chantres le sont,  ce qui est également une nouveauté. Or l'Eternel n'a pas 
ajouté un addendum à la loi de Moïse.

Il avait dans un premier temps donné la loi qui se symbolise par le tabernacle de Moïse et dans 
lequel la reconnaissance s'exprimait par des sacrifices d'actions de grâces. Puis dans un deuxième, il  
a  montré  la  grâce qui  se  symbolise  par  le  tabernacle  de  David,  dans  lequel  la  reconnaissance 
s'exprimait par de la louange (spécifiquement chantée).

La synthèse de ces deux tabernacles se trouve justement être le temple fait par Salomon. Un subtil  
mélange des deux qui n'en reste cependant qu'une annonce de ce qui était à venir en Jésus.

Ainsi, ça n'est pas le tabernacle de Moïse qui est une image de ce qui doit être, pas plus que le 
tabernacle de David ne l'est.  Ca n'était que des explications des deux parties qui composent le 
temple dans lequel l'Eternel voulait habiter, et c'est le temple en question qui est une image de ce 
que nous devons être. Lorsque Jésus parlera de la destruction et de la reconstruction du temple dans 
l'évangile selon Jean, l'écrivain nous précisait bien : Mais il parlait du temple de son corps (Jean 2.21) et 
non du tabernacle de son corps. Nous avons donc la progression de la révélation qui va du temple de 
Salomon vers  celui  de  Zorobabel,  et  devant  la  tristesse  qu'éprouve le  peuple  de  le  voir  moins 
glorieux que son prédécesseur, l'Eternel va faire une annonce qui est celle de la suite de son plan :

 Aggée 2.5-9 :  🔘 Je reste fidèle à l'alliance que j'ai faite avec vous Quand vous sortîtes de l'Égypte, Et mon  
esprit est au milieu de vous; Ne craignez pas ! 6 Car ainsi parle l'Éternel des armées : Encore un peu de temps, Et  
j'ébranlerai les cieux et la terre, La mer et le sec ; 7 J'ébranlerai toutes les nations ; Les trésors de toutes les  
nations viendront, Et je remplirai de gloire cette maison, Dit l'Éternel des armées. 8 L'argent est à moi, et l'or est à  
moi, Dit l'Éternel des armées. 9 La gloire de cette dernière maison sera plus grande Que celle de la première, Dit  
l'Éternel des armées ; Et c'est dans ce lieu que je donnerai la paix, Dit l'Éternel des armées.

david kary / Louange et adoration.                  Page  10 / 39                 RETOUR INDEX



Or cette annonce ne parle pas du temple de Zorobabel mais annonce qu'après celui-là il y en aura un 
qui sera plus glorieux encore que celui de Salomon ne l'avait été.

Plusieurs éléments nous le montrent. Il commence par les rassurer sur le fait que son esprit est au 
milieu d'eux, et cette affirmation, si elle peut nous sembler presque évidente, et donc secondaire, ne 
l'est absolument pas. Il ne faut pas oublier que l'arche de l'alliance transportait la gloire de l'Eternel, 
et cette arche a disparu définitivement de la circulation lorsque Nebucadnetsar a détruit le temple 
de Salomon. Les enfants d'Israël ont donc fait d'immenses efforts pour reconstruire un temple qui n'a 
rien de commun avec celui d'autrefois. Ses murs ne sont pas couverts d'or, le bois ne vient pas du 
Liban, et plus que tout, la gloire semble absente puisque l'arche l'est. C'est pour cela que le verset 5 
est important. L'esprit de Dieu est milieu de son peuple, mais pas au travers de la présence de 
l'arche. Ce qui  efface tout parallèle avec les deux tabernacles précédents et avec le temple de 
Salomon. Il annonce alors que du temps doit passer et qu'alors seulement il remplira de gloire cette 
maison.

Ce que dit l'Eternel c'est de ne pas s'inquiéter de ce que ce temple reconstruit ne soit pas fait aussi  
richement que son prédécesseur. S'il leur précise que l'or et l'argent lui appartiennent, c'est pour 
qu'ils comprennent que couvrir ce bâtiment de la richesse des hommes n'a pas de valeur, parce que 
l'or  qu'ils  utiliseraient  lui  appartient  déjà  de  toute  façon.  Aussi,  estimer  la  gloire  du  temple  en 
fonction de l'or et de l'argent qui en couvrent les murs n'a aucune valeur à ses yeux.

C'est  après  ces  deux  affirmations,  la  première  étant  que  son  esprit  est  au  milieu  d'eux,  et  la 
deuxième que l'or et l'argent lui appartiennent, qu'il précise que : La gloire de cette dernière maison sera 
plus grande que celle de la première, non pas en parlant de celle que Zorobabel vient de construire, mais 
en faisant mention de celle qui est à venir. Or rappelons-nous qu'il vient de préciser que son esprit  
est au milieu de son peuple, c'est donc cette affirmation qui est le sujet de la : dernière maison, et non 
celle qui vient d'être réalisée. C'est uniquement dans cette :  dernière maison  qu'il donnera la paix 
(Aggée 2.9 : Et c'est dans ce lieu que je donnerai la paix). Or c'est bien dans le temple que nous sommes 
qu'il a fait reposer la paix, et nulle part ailleurs (Jean 14.27 :  Je vous laisse la paix, je vous donne ma 
paix ...).

Le temple que Zorobabel a construit ne servait qu'à une chose, prouver que les hommes ne peuvent  
retrouver la gloire de Dieu par leurs propres efforts. Malgré tout le travail accompli, le bois n'est pas 
du Liban, les murs ne sont pas couverts d'or, et l'arche de la gloire de Dieu est absente. L'Eternel  
atteste que si sa gloire n'est plus présente dans le temple de Zorobabel, son arche ne s'y trouvant 
pas, c'est qu'il n'agrée plus un temple fait de mains d'hommes.

d) L'erreur des croyants.

Comprenant ce qui vient d'être dit, on réalise mieux l'égarement des croyants. Leur manque de 
connaissance de la Parole de Dieu leur a permis de se bercer de l'illusion que leur vie sera désormais 
faite  de  chansonnettes  diverses.  Lorsqu'Amos  parle  de  relever  la  tente  de  David,  et  donc  son 
tabernacle, ils en déduisent simplement que nous entrons à nouveau dans une période ressemblant 
au règne de David, et que la louange sera le centre de notre relation avec Dieu. L'erreur est d'autant  
plus pernicieuse, et pour ainsi dire mortelle, qu'ils ont juste suffisamment raison pour ne pas réaliser 
qu'ils ont tort.

Lorsqu'Amos nous annonce le relèvement de la tente de David, ça a pour but de nous rappeler que 
la louange ne se fait pas en fonction des émotions. La louange que nous pouvons faire seul dans 
notre chambre a ses limites, tout comme celle de David avait les siennes. Le seul moyen d'aller au-
delà de ces dites limites, c'est de régler notre diapason, et la Parole de Dieu est le seul manuel qui  
nous explique comment faire.

david kary / Louange et adoration.                  Page  11 / 39                 RETOUR INDEX



Ainsi, de manière amusante, lorsque l'Eternel annonce qu'il va relever la tente de David, il signifie en 
réalité qu'il va relever la connaissance de la Parole de Dieu. Connaissance sans laquelle le tabernacle 
de David n'aurait jamais pu exister, et ne pourra jamais exister. Connaissance qui, si elle est refusée 
par le peuple, leur fera perdre leur salut si on s'en réfère à ce que nous transmettait Osée.

 Osée  4.6  :  🔘 Mon  peuple  est  détruit,  parce  qu'il  lui  manque  la  connaissance.  Puisque  tu  as  rejeté  la  
connaissance, je te rejetterai, et tu seras dépouillé de mon sacerdoce ; puisque tu as oublié la loi de ton Dieu,  
j'oublierai aussi tes enfants.

Oui, Dieu veut un peuple d'adorateurs, la louange est fondamentale, mais elle est incomprise. Le 

Père veut des VRAIS adorateurs (Jean 4.23), ce qui implique obligatoirement qu'il y en a des faux. La 
différence entre les uns et les autres se trouvant expliquée dans la suite de ce même verset de 
l'évangile selon Jean, lorsque Jésus nous indique le type d'adoration qui qualifie à être du type dont il  
parle : les vrais adorateurs adoreront le Père en esprit et en vérité. Or si ceux qui prétendent louer et adorer 
en esprit sont nombreux, par contre leur compréhension de la 'vérité' est généralement bancale. Elle 
se limite usuellement à penser que cela parle de sincérité, alors que la Parole, tant dans l'ancienne 
que dans la nouvelle alliance ne fait pas de secrets concernant l'identité réelle de la vérité :

 Psaumes 119.160 : 🔘 Le fondement de ta parole est la vérité, et toutes les lois de ta justice sont éternelles.

 Jean 17.17 : 🔘 Sanctifie-les par ta vérité : ta parole est la vérité.

Celui qui croit pouvoir s'exonérer de la Parole rejette le salut.

e) De nos jours.

Ainsi, ayant été mises en avant de manières successives, les actions de grâces et la louange ont 
fusionné dans le temple de Salomon. Le peuple venait offrir des sacrifices d'actions de grâces, et les 
chantres louaient Dieu. Par contre, avec le temple de Zorobabel, l'Eternel avait été clair sur le fait 
qu'il n'habitait plus dedans et qu'il résidait désormais au milieu de son peuple. Le passage de la chair 
à l'esprit était donc annoncé. C'est ce passage d'un état de la révélation vers l'autre qui va changer 
la donne.

Désormais le temple n'est pas invalidé, mais son adresse a changé. Ca n'est plus le bâtiment qui  
définit le temple, mais celui qui l'habite. La compréhension de ce qu'est le temple du temps de 
Salomon, bien qu'étant fondamentalement correcte, était incomplète. Le temple est temple non pas 
parce que les hommes le décident, mais parce que Dieu y demeure. Cela fait du temple de Salomon 
un endroit pouvant porter ce qualificatif parce que l'arche y résidait, mais cela rend également sa 
perpétuation  impossible,  parce  que  la  gloire  de  Dieu  n'y  réside  plus  du  temps  de  Zorobabel. 
Désormais, habitant au milieu de son peuple, comme ça avait toujours été son intention, c'est le 
croyant qui devient le temple de Dieu.

Le deuxième effet à prendre en compte, c'est que tous deviennent sacrificateurs et rois, c'est le 
sacerdoce royal dont nous parle Pierre. Dès lors, si on reprend le modèle que représente le temple 
de Salomon, tous sont impliqués plus personnellement dans les sacrifices d'actions de grâces et la 
louange. Le peuple qui se trouvait en dehors du parvis n'existe plus, cette zone est donnée aux 
nations.  Désormais  ils  sont  tous sacrificateurs,  mais  cela  ne change pas forcément le  fond des 
actions de grâces et de la louange, ça ne fait qu'en changer la forme. En chacun de nous réside l'un 
et l'autre, mais leurs expressions sont différentes.

C'est donc une pratique qui se veut aussi permanente qu'elle l'était du temps de David, tout en 
conservant également son côté sacrificiel. Ce qui distingue l'une de l'autre tient dans le thème. Les 
actions de grâces sont simplement une louange ayant un thème spécifique puisqu'elles consistent à 

david kary / Louange et adoration.                  Page  12 / 39                 RETOUR INDEX



remercier pour une chose précise qu'il a faite et pour laquelle nous exprimons notre reconnaissance, 
alors que la louange est plus large, permettant de lui rendre gloire pour tout et n'importe quoi. Mais 
dans l'ensemble, l'une et l'autre se confondent, la louange devenant un sacrifice en soi (Hébreux 
13.15 : Par lui, offrons sans cesse à Dieu un sacrifice de louange, c'est-à-dire le fruit de lèvres qui confessent son  
nom).

david kary / Louange et adoration.                  Page  13 / 39                 RETOUR INDEX



3 - L'ACTION DE GRÂCE DANS LA NOUVELLE ALLIANCE.

a) Dans la nouvelle alliance.

L'action de grâce est une louange, et la louange est une action de grâce. On est d'accord lorsqu'on le 
dit vite, mais lorsqu'on y réfléchit cela pose tout de même problème. Le problème en question vient 
de la différence entre la nouvelle et l'ancienne alliance. Dans de nombreux cas la même notion 
change de nom en passant  de l'une à l'autre,  mais  pour  autant  le  vocable de l'ancienne reste 
présent pour désigner autre chose. Nous sommes passés de la loi à la grâce, ce qui a transposé dans 
le  spirituel  ce  qui  était  charnel.  Un  bon  exemple  pour  comprendre  ce  problème  dans  la 
compréhension de beaucoup se trouve être la circoncision. Nous savons tous ce qu'elle était, nous 
savons tous ce qu'elle est devenue, mais la circoncision continue de désigner une pratique charnelle  
touchant le corps et peut donc perturber la compréhension de certains. Un autre exemple se trouve 
être la notion de sacrifice. Les sacrifices de l'ancienne alliance ne sont pas invalidés par ceux qui,  
comme la loi, sont restés charnels, par contre, pour celui qui a accepté Jésus, ils se retrouvent dans 
le sacrifice perpétuel du Fils de Dieu. L'ancien existe donc toujours, est toujours représentatif de la 
même  chose,  mais  rejette  ce  qui  est  représenté.  Pratiquer  ce  qui  était  une  annonce  lorsque 
l'annonce est révélée n'a pas de sens, mais ne signifie pas pour autant que cela attira l'approbation 
de tous. Certains continueront d'annoncer ce qui est déjà là. Il en va de même pour les sacrifices 
d'actions de grâces qui annonçaient quelque chose et qui désignaient quelque chose dans l'ancienne 
alliance, mais désignent autre chose dans la nouvelle. Pourtant elles continuent d'exister sous un 
autre nom.

Pour ce qui  est  de leur présence dans la nouvelle alliance,  on ne peut pas dire qu'elles soient  
totalement absentes. En réalité il existe deux versets dans lesquels elles sont citées, les deux se 
trouvant dans le livre de l'Apocalypse.

 Apocalypse 4.9 : 🔘 Quand les êtres vivants rendent gloire et honneur et actions de grâces à celui qui est assis  
sur le trône, à celui qui vit aux siècles des siècles,

 Apocalypse 7.11-12 :  🔘 Et tous les anges se tenaient autour du trône et des vieillards et des quatre êtres  
vivants ; et ils se prosternèrent sur leur face devant le trône, et ils adorèrent Dieu, 12 en disant : Amen ! La  
louange, la gloire, la sagesse, l'action de grâces, l'honneur, la puissance, et la force, soient à notre Dieu, aux  
siècles des siècles ! Amen !

La particularité étant que dans les deux cas on ne nous parle pas d'êtres humains. Cela signifie que 
dans toute la nouvelle alliance, il n'y a plus d'actions de grâces prononcées par des êtres humains. 
L'importance de noter ces deux versets ne s'arrête pas là. On note dans Apocalypse 7.11-12 qu'il est 
fait mention non seulement des 'actions de grâces', mais également de 'louange'. Ce qui établit que ce 
sont deux choses différentes. Donc si chacune renvoie à l'autre, elles n'en restent pas moins deux 
choses différentes dont on sait à minima que les actions de grâces ne sont faites que par des êtres 
célestes.

david kary / Louange et adoration.                  Page  14 / 39                 RETOUR INDEX



b) Rendre grâce.

Pourtant, la notion de grâce nous est familière et pas seulement dans la grâce de Dieu dont nous 
sommes  les  bénéficiaires.  Certaines  coutumes  parlent  de  prières  portant  ce  nom  et  qui  sont 
usuellement récitées en fin de repas. Ces pratiques n'ont cependant rien de scripturaire, mais elles 
ont  été véhiculées pendant tellement longtemps que beaucoup les ont  adoptés par mimétisme, 
persuadés qu'elles sont tirées de la Parole de Dieu. Ce qui n'est évidemment pas le cas. Comme 
souvent, ces fausses conceptions se basent sur une fausse impression qu'une lecture inattentive de 
la Parole de Dieu peut donner.

Oui, Jésus rend grâce à plusieurs reprises, mais contrairement à la tradition des hommes qui place 
ce genre de supposées prières après un repas, il ne rend jamais grâce après un repas, pas plutôt 
avant, même si, comme je viens de le dire, ça pourrait le laisser entendre. Pour mieux comprendre 
cette particularité, on va regarder l'intégralité des versets de la nouvelle alliance parlant de rendre 
grâce.

b.1) Jésus rend grâce.

En tout et pour tout, Jésus rend grâce dans trois situations, qui sont :

 La résurrection de Lazare.1️⃣

 La multiplication des pains (le pain).2️⃣

 Son dernier repas avec les disciples (le pain et le vin).3️⃣

En détail :

 La résurrection de Lazare. 1️⃣

 Jean 11.41 :  🔘 Ils ôtèrent donc la pierre. Et Jésus leva les yeux en haut, et dit :  Père, je te rends grâces 
(eucharisteo) de ce que tu m'as exaucé.

 La multiplication des pains (le pain).2️⃣

 Matthieu 15.36 : 🔘 prit les sept pains et les poissons, et, après avoir rendu grâces (eucharisteo), il les rompit  
et les donna à ses disciples, qui les distribuèrent à la foule.

 Marc 8.6 : 🔘 Alors il fit asseoir la foule par terre, prit les sept pains, et, après avoir rendu grâces (eucharisteo), 
il les rompit, et les donna à ses disciples pour les distribuer; et ils les distribuèrent à la foule.

 Jean 6.11 : 🔘 Jésus prit les pains, rendit grâces (eucharisteo), et les distribua à ceux qui étaient assis; il leur  
donna de même des poissons, autant qu'ils en voulurent.

 Jean 6.23 : 🔘 Le lendemain, comme d'autres barques étaient arrivées de Tibériade près du lieu où ils avaient  
mangé le pain après que le Seigneur eut rendu grâces (eucharisteo),

 Son dernier repas avec les disciples (le pain et le vin).3️⃣

 Matthieu 26.27 : 🔘 Il prit ensuite une coupe ; et, après avoir rendu grâces (eucharisteo), il la leur donna, en  
disant : Buvez-en tous ;

 Marc 14.23 : 🔘 Il prit ensuite une coupe; et, après avoir rendu grâces (eucharisteo), il la leur donna, et ils en  

david kary / Louange et adoration.                  Page  15 / 39                 RETOUR INDEX



burent tous.

 Luc 22.17 : 🔘 Et, ayant pris une coupe et rendu grâces (eucharisteo), il dit : Prenez cette coupe, et distribuez-
la entre vous ;

 Matthieu 26.26 : 🔘 Pendant qu'ils mangeaient, Jésus prit du pain ; et, après avoir rendu grâces (eulogeo = 
bénir), il le rompit, et le donna aux disciples, en disant : Prenez, mangez, ceci est mon corps.

 Marc 14.22 :  🔘 Pendant qu'ils mangeaient,  Jésus prit  du pain ;  et,  après avoir rendu grâces (eulogeo = 
bénir), il le rompit, et le leur donna, en disant : Prenez, ceci est mon corps.

 Luc 22.19 : 🔘 Ensuite il prit du pain ; et, après avoir rendu grâces (eucharisteo), il le rompit, et le leur donna,  
en disant : Ceci est mon corps, qui est donné pour vous; faites ceci en mémoire de moi.

Il y a deux choses très intéressantes à prendre en compte suite à l'observation de tous les versets 
stipulant que Jésus rendait grâce.

La première se trouve dans le mot Grec et dans le fait que dans deux de ces versets le mot qui a été 
traduit par "rendre grâce" n'est pas le même que dans tous les autres. Usuellement, c'est le mot 
"eucharisteo" qui signifie "avoir ou exprimer de la reconnaissance", mais dans le cas de Matthieu 
26.26 et Marc 14.22, c'est le mot "eulogeo", qui signifie "bénir", qui est employé. Il se trouve que ces  
deux versets, ainsi que celui de Luc 22.19, parlent exactement de la même chose, ce qui exclut donc 
la possibilité d'une variation dans le thème. Cette variation n'existe que dans le mot, et Matthieu, 
ayant été présent lorsque Jésus a rendu grâce, sait parfaitement ce qu'il a entendu, et ce qu'il a 
entendu, il le définit comme étant "eulogeo", donc une bénédiction. Or, lorsqu'on rend grâce, on 
remercie pour quelque chose de précis qui est le sujet de la reconnaissance qu'on exprime ; par  
contre,  bénir  ne  porte  pas  cette  limitation.  Par  exemple,  l'ange  de  l'Eternel  parlant  à  Gédéon 
l'appelle "vaillant  héro" alors qu'il  n'a démontré aucune vaillance ni  aucun héroïsme. L'ange de 
l'Eternel dit du bien de lui sans cause connue, donc, en d'autres termes, il le bénit. Le but ici, n'est 
pas de savoir quel mot est le bon, mais de comprendre que les deux le sont. Le but n'étant donc plus 
de trouver lequel dépend de l'autre, mais plutôt de trouver le dénominateur commun. Donc Jésus 
bénit le Père pour une chose qu'il a faite. Ensuite, trouver de quelle chose il peut s'agir renvoie à la 
deuxième chose intéressante.

La deuxième se trouve donc dans les situations où s'est arrivé. Même s'il y a 11 versets en tout, 
dans la réalité il  n'y  a que trois  types particuliers.  Le partage du vin,  le  partage du pain et  la  
résurrection de Lazare. Ces trois évènements sont les seuls où Jésus rend grâces. Or, si on ne s'en 
rend pas obligatoirement compte à prime abord, il se trouve que cela parle de la même chose : la 
résurrection. Le pain et le vin parlent de celle de Jésus, et la résurrection de Lazare l'annonce. On 
pourrait se réfugier derrière l'idée d'une coïncidence, mais ce serait hasardeux concernant un texte 
que Dieu a personnellement inspiré à ses serviteurs.

Maintenant, pourquoi rend-t-il grâces ? On voit quand il l'a fait, mais cela ne signifie pas que l'on 
sache pourquoi. Commençons de suite par anéantir l'affirmation de la prière avant les repas. Elle 
n'est pas fondée sur la Parole de Dieu. Lorsque Jésus rend grâces pendant son dernier repas, il ne l'a 
pas fait avant, ni après le repas, mais pendant (Matthieu 26.26 :  Pendant qu'ils mangeaient...) (Marc 
14.22 :  Pendant qu'ils mangeaient...). Pour ajouter à cela, lorsqu'il donnera la leçon de prière à ses 
disciples,  il  dira  bien  "donne  nous  aujourd'hui  notre  pain  quotidien"  (Matthieu  6.11),  sans  relier  la 
demande à un début quelconque de repas, mais en le plaçant dans le cadre de la prière normale du 
croyant. Il a donc rendu grâces lorsque du pain et du vin étaient disponibles, et non parce que cela  
parlait du repas. La raison plus précise de rendre grâce se trouve exprimée dans le cas de Lazare, où 
Jésus ne rend pas grâces au Père pour la résurrection de Lazare, mais pour quelque chose de bien 
plus simple : je te rends grâces de ce que tu m'as exaucé (Jean 11.41). Jésus était donc reconnaissant de 
ce que le Père l'écoute et ce, bien qu'il savait que le Père l'écoute toujours (Pour moi, je savais que tu  

david kary / Louange et adoration.                  Page  16 / 39                 RETOUR INDEX



m'exauces toujours; mais j'ai parlé à cause de la foule qui m'entoure, afin qu'ils croient que c'est toi qui m'as  
envoyé : Jean 11.42), et il exprimait cette reconnaissance uniquement dans des moments qui étaient 
rattachés à sa résurrection.

b.2) D'autres personnes rendent grâces.

Dans l'intégralité de la nouvelle alliance, il se trouve que Jésus est presque le seul à rendre grâce. 
Cela peut sembler étrange, mais c'est simplement un fait. Dans les quatre versions de l'évangile, il  
n'y a que deux autres versets qui sont concernés, tous les deux dans l'évangile selon Luc. Le premier 
concerne le Samaritain guérit de la lèpre (Luc 17.16 : Il tomba sur sa face aux pieds de Jésus, et lui rendit  
grâces (eucharisteo). C'était un Samaritain) et le second un pharisien dont la prière est un exemple 
de ce qu'une prière ne doit pas être (Luc 18.11 : Le pharisien, debout, priait ainsi en lui-même : O Dieu, je te  
rends grâces (eucharisteo) de ce que je ne suis pas comme le reste des hommes, qui sont ravisseurs, injustes,  
adultères, ou même comme ce publicain). Dans les deux cas, ce qui est dit de ce qu'ils ont fait est un 
témoignage de ce qui s'est passé, et non de ce qui est droit devant Dieu. Par ailleurs, on ne nous 
parle pas de qui ils sont, mais de ce qu'ils sont, un samaritain et un pharisien. 

Avec ceux concernant Jésus, ce sont tous les versets qui parlent de rendre grâces dans les quatre 
versions de l'évangile.

Ensuite il y a encore deux versets dans le livre des Actes qui impliquent Paul et qui, une fois de plus,  
sont particulièrement problématiques. (Actes 27.35 : Ayant ainsi parlé, il prit du pain, et, après avoir rendu  
grâces (eucharisteo) à Dieu devant tous, il le rompit, et se mit à manger) (Actes 28.15 : De Rome vinrent à 
notre rencontre, jusqu'au Forum d'Appius et aux Trois Tavernes, les frères qui avaient entendu parler de nous.  
Paul, en les voyant, rendit grâces (eucharisteo) à Dieu, et prit courage).

Puis plus aucun cas dans les épîtres, et finalement un dernier cas dans le livre de l'apocalypse où, 
cette fois-ci,  les 24 vieillards se prosternent devant Dieu (Apocalypse 11.17 :  en disant  :  Nous te  
rendons grâces (eucharisteo), Seigneur Dieu tout-puissant, qui es, et qui étais, de ce que tu as saisi ta grande  
puissance et pris possession de ton règne). Or le Dieu en question est le Fils puisqu'ils disent qu'il a pris 
possession de son règne, et c'est Jésus qui est le roi des rois (Apocalypse 19.16 :  Il  avait  sur son 
vêtement et sur sa cuisse un nom écrit : Roi des rois et Seigneur des seigneurs) (Apocalypse 17.14 : ... il est le 
Seigneur des seigneurs et le Roi des rois). Leur raison de rendre grâces est justement que Jésus soit 
entré dans son règne, or il a acquis le trône par sa résurrection, ce qui aligne les 24 vieillards avec 
les Paroles de Jésus de son temps terrestre.

Il  n'y  a  donc  plus  de  sacrifices  d'actions  de  grâces  au  sens  de  l'ancienne  alliance,  mais  une 
transposition  dans  la  vie  personnelle  qui  consiste  à  rendre  grâces,  et  donc  à  exprimer  notre 
reconnaissance  pour  notre  salut.  Quel  que  soit  le  sujet  qui  nous  pousse  à  exprimer  notre 
reconnaissance, nous devons en arriver à comprendre que ce qui permet que le Seigneur prenne 
soin de nous c'est notre naissance dans l'esprit. S'il nous évite un accident, il le fait non pas parce 
que nous sommes meilleurs que les autres, mais parce que nous lui appartenons. S'il nous guérit, il  
ne le fait pas parce que nous sommes meilleurs que les autres, mais également parce que nous lui 
appartenons. Aussi, il  faut grandir dans la compréhension que chaque chose qu'il  fait pour nous 
témoigne  que  nous  lui  appartenons.  Elle  est  la  conséquence  directe  de  son  sacrifice  et  de  sa 
résurrection  et  c'est  pour  cela  qu'à  chaque  fois  que  Jésus  rendait  grâces,  cela  se  rattachait 
systématiquement au pain, au vin et à la résurrection elle-même.

Chaque chose qu'il fait pour nous, aussi insignifiante que nous pouvons penser qu'elle soit, atteste 
de ce qu'il a fait pour nous il y a 2000 ans. Aussi, nous pouvons le remercier pour cette chose que 
nous considérons insignifiante, ou réaliser ce qu'elle atteste et lui rendre grâces pour ce qui compte 
vraiment.

david kary / Louange et adoration.                  Page  17 / 39                 RETOUR INDEX



c) La suite.

Cependant, cela ne règle pas la question de la louange et de l'adoration à proprement parler. Par 
contre ça nous permet à minima de comprendre qu'en toute chose, la reconnaissance doit être la 
même parce que tout atteste de sa grandeur. Les petites comme les grandes choses à nos yeux. 
Parce qu'aux yeux de Dieu, rien n'est grand ou petit.

Ce qui a été mis en avant ici est uniquement l'origine de ce que nous appelons 'louange' de nos 
jours, parce que certaines des bases qui la composaient sont toujours présentes et il est nécessaire 
de savoir de quoi on parle lorsque je vais aborder plus concrètement la louange et l'adoration.

david kary / Louange et adoration.                  Page  18 / 39                 RETOUR INDEX



4 - CONCRÈTEMENT DE NOS JOURS.

L'ancienne alliance nous  a  montré  successivement  l'importance des  actions  de  grâces  et  de  la 
louange. Ces deux axes ont été révélés par leurs tabernacles respectifs pour finalement s'unir dans 
le temple de Salomon, qui est l'image de ce que nous sommes.

Si les actions de grâces et la louange finissent par se confondre simplement dans la louange, il n'en 
reste pas moins que ce qui les différenciait existe toujours, mais à un autre niveau.

a) Ensemble et sous-ensemble.

 La louange, qui est plus générale, n'est pas forcément une action de grâce. Vous pouvez louer1️⃣  
Dieu pour autre chose que ce qu'il a fait.

 L'action de grâce, qui est plus particulière, est toujours une louange. Vous louez Dieu pour ce qu'il2️⃣  
a fait.

La différence entre les deux est donc minime.

Ensuite, et c'est la partie la plus importante, la différence se situe entre le privé et le public.

b) Privé/public.

L'exemple de David va une fois de plus être important.

Il a passé son enfance et son adolescence à louer Dieu avec sa harpe au milieu des troupeaux de son 
père. Tout allait pour le mieux et Dieu était avec lui. Pourtant, lorsqu'il va vouloir faire revenir l'arche 
au milieu de son peuple, les choses vont se corser et sa manière de faire, qui pourtant fonctionnait  
parfaitement auparavant, ne va pas permettre d'éviter la catastrophe. Evidemment, et j'en ai déjà 
parlé, le problème était sa méconnaissance de la loi de Dieu qui l'avait poussé à faire ce qui n'était  
pas permis. Ce qui établit une bonne fois pour toutes que les bonnes intentions ne justifient rien.

La question se pose cependant. Cela implique-t-il que durant tout le reste de sa vie passée il avait  
toujours fait exactement ce qu'il fallait ? Ou y a-t-il une donnée nouvelle qui n'entrait pas en ligne de 
compte auparavant et qui désormais devient si importante que toutes ses habitudes sont renversées 
au point qu'il va avoir peur de l'arche et l'éloigner de sa présence ? Il est évident qu'une donnée 
supplémentaire est apparue, et qu'il ne s'y attendait pas. Cette donnée, c'est la Parole de Dieu.

Dans le cadre privé, Dieu connaissait son cœur et recevait sa louange malgré les failles, par contre, 
dans l'assemblée, il n'en va pas de même, et les failles vont agir comme autant de pièges pour celui  
qui entend et pour celui qui participe. Le témoignage rendu par la louange doit être en accord avec 
la Parole de Dieu. Il ne peut en aucun cas contenir des éléments qui terniraient la gloire de Dieu par  
leurs non-conformités. La louange doit attester avec exactitude de ce que Dieu a fait, et la Parole de 
Dieu est le seul  socle par lequel  chacun peut établir  avec certitude l'action de Dieu dont il  est 

david kary / Louange et adoration.                  Page  19 / 39                 RETOUR INDEX



question.  Les  choses  que  chacun vit  individuellement  ne  peuvent  pas  faire  l'objet  de  louanges 
publiques. La vérité prime au-dessus de la volonté de s'exprimer. Or peu importe ce que vous vivez  
personnellement, vous êtes le seul à savoir que vous l'avez vécu (et rien ne garantit que vous l'ayez 
compris). Le changer en chant pour que tous l'entonnent, c'est leur demander de remercier Dieu 
pour une chose dont ils ne savent pas si elle est vraie. C'est même prendre le risque de louer Dieu  
pour un mensonge. Seule la Parole de Dieu est éprouvée, et elle seule doit être la source de la  
louange au milieu de l'assemblée. D'autant que vous courez le risque de publiquement louer Dieu 
pour une exception que chacun prendrait alors comme l'expression d'une vérité générale. Que se 
passerait-il  si  Osée  se  retrouvait  dans  une  assemblée  et  louait  Dieu  pour  avoir  épousé  une 
prostituée. Chacun penserait alors que c'est autorisé, alors que ça ne l'est pas, pourtant c'est bien ce 
que l'Eternel a dit à Osée de faire.

david kary / Louange et adoration.                  Page  20 / 39                 RETOUR INDEX



5 - L'IMPORTANCE DE LA VÉRITÉ.

a) Le corollaire.

Il suit de ce que je viens de dire que l'une des choses qui définit si la louange est adéquate, qu'elle  
soit publique ou privée, tient dans la véracité des termes qu'elle met en avant. Cette vérité se doit  
d'être encadrée par la Parole de Dieu. Tous chants qui relatent nos expériences personnelles, ou 
encore pire,  nos émotions, nos requêtes ...  ,  ne sont pas de la louange, et ça pose un énorme 
problème. Dieu siège au milieu des louanges de son peuple, et si ce qui est chanté n'est pas de la 
louange, indépendamment de la sincérité des protagonistes, alors celui pour qui elle est chantée 
n'est pas Dieu et la catastrophe n'est pas loin.

C'est pour cela que la première étape de tout chant qui se veut être de la louange, doit être de  
passer  l'épreuve  de  la  Parole  de  Dieu.  Si  ça  n'est  pas  totalement  conforme,  alors  ça  doit 
impérativement être rejeté.

Si  la  louange n'est  pas conforme, il  ne faut  pas se berner en pensant que Dieu ne l'acceptera 
simplement pas. Dans la réalité, la louange sera toujours de la louange, c'est son destinataire qui  
change. Si ce qui est le sujet de votre louange n'est pas conforme à la Parole de Dieu, alors votre 
louange sera reçue par quelqu'un d'autre, et nous savons tous qui.

Si ce que vous proclamez n'est pas la Parole de Dieu, alors c'est la vôtre. Lorsqu'Eve répond au 
serpent, elle fait passer sa parole pour la Parole de Dieu, et il  faut bien comprendre que ça ne  
provoque pas la chute de satan, qui est déjà tombé, ça provoque la sienne.

On en revient donc tout naturellement au problème premier de l'église, elle ne connaît pas la Parole 
de Dieu. Malheureusement pour elle, il n'est pas question de trouver un moyen pour qu'elle puisse 
tout de même louer Dieu malgré son abyssal manque de connaissance de la Parole. Il n'y a pas de  
raccourcis,  si  c'était  le  cas,  David  n'aurait  pas  eu  à  chercher  dans  la  loi  comment  faire  pour 
transporter l'arche, ça aurait marché la première fois. La Parole ne sera jamais une étape qu'on peut 
négliger, et pour ceux qui ont longtemps pensé que c'était une possibilité, le temps est court pour se 
mettre à Jour. Si Dieu ne fait pas d'exception dans un sens, il faut bien comprendre qu'il n'en fait pas 
plus dans l'autre, sa Justice rend cette éventualité impossible. Quant au faux refuge de la grâce, il  
faut bien comprendre que la grâce est pour ceux qui ont réellement accepté le Seigneur ; et pour 
ceux qui rejettent la Parole ou la négligent, il faut se rappeler que Jésus est la Parole vivante, ces 
personnes ont rejeté Jésus et ne sont donc pas sous la grâce, même si elles le professent.

b) Un peu de sérieux !

Nous sommes passés du sérieux du service dans le tabernacle de Moïse, où la présentation d'un feu 
étranger signifiait la mort, à une vision presque chaotique de la louange qu'on associe faussement 
au tabernacle de David. Cela fait probablement partie des choses les plus difficiles à extirper de 
notre subconscient. Rien ne nous dit que la louange dans le tabernacle de David n'était pas tout  
autant structurée que les actions de grâces l'étaient dans le tabernacle de Moïse. En réalité, il est 
plus que probable qu'un ordre presque Spartiate régnait dans la louange du tabernacle de David. Si 

david kary / Louange et adoration.                  Page  21 / 39                 RETOUR INDEX



on ne se rend pas forcément compte de ce que David nous en dit, il faut cependant réaliser qu'à la 
fin de sa vie, alors que David s'apprête à transposer son tabernacle dans le temple de Salomon, il va 
structurer des chantres dans un ordre précis. Ce qui ne signifie pas qu'on faisait n'importe quoi 
durant la vie de David, mais simplement que, sa fin arrivant, il fallait faire le bilan et s'assurer de la 
perpétuation au sein du temple, de ce qui se faisait dans son tabernacle.

La louange, tant dans le tabernacle de David que dans le temple de Salomon était structurée, parce 
que ça n'était pas un comportement fleur bleu, un concert au sein duquel chacun fait ce qu'il veut.  
Un spectacle introductif pendant lequel on prend sa place et on finit de saluer les frères et sœurs. 
C'était un service saint, à l'image des différents sacrifices qui se pratiquaient et donc du sacrifice de 
Jésus.

La louange de nos jours doit retrouver cet aspect. Louer est un acte saint qui doit être traité de la 
sorte. Ca n'exclut pas certaines extériorisations, mais remet en question le cœur de ceux qui louent. 
Combien ont  à  l'esprit  que lorsqu'ils  louent,  l'Eternel  se tient  au milieu d'eux et  les  écoute.  La 
sainteté de la présence de Dieu requiert de la déférence, du respect.

Il ne s'agit cependant pas de la ritualiser, mais de comprendre à la fois ce que c'est et ce que ça 
n'est pas. Nous devons comprendre le sérieux de la louange et ne plus la considérer comme un 
instant récréatif qui sera suivi par quelque chose de sérieux (prédication). Nous confondons bien trop 
souvent la louange et la musique. Cette méprise c'est justement le feu étranger de Nadab et Abihu 
qui, s'il leur a coûté la vie, nous coûtera notre âme.

La vérité ne se négocie pas pour une rime ou une phrase choc.

david kary / Louange et adoration.                  Page  22 / 39                 RETOUR INDEX



6 - CE QUE ÇA N'EST PAS.

Comme  presque  toujours  avec  la  Parole  de  Dieu,  recevoir  une  vérité  nécessite  de  rejeter  un 
mensonge. C'est une condition obligatoire parce que les sujets dont nous ignorons l'existence sont 
presque inexistants. Tous les sujets sont déjà connus, c'est notre compréhension qui est mauvaise et 
qui  doit  être  réajustée.  Peu  importe  que  ce  soit  le  salut,  le  mensonge  ou  la  louange,  nous 
n'apprenons pas l'existence de ces notions, nous ne les comprenons pas comme il le faudrait, donc 
selon la Parole de Dieu.

Dans l'ensemble, l'Esprit de Dieu ouvre nos esprits pour que nous comprenions la réalité des choses. 
Comme le dit la Parole, ses pensées ne sont pas les nôtres, et il en va de même avec la louange. 
Comprendre ce qu'elle est commence par comprendre ce qu'elle n'est pas.

Ce que ça n'est pas revêt une particularité intéressante. Dans l'ensemble, c'est exactement ce que 
chacun prétend qu'elle  est.  Signe supplémentaire,  s'il  était  besoin,  que le  rétablissement de ce 
qu'elle doit être est nécessaire et urgent.

a) La louange n'a rien à voir avec ce qu'on peut gagner ou recevoir.

Le problème de cette façon de voir contient la même source que tous les autres problèmes. La 
louange n'est pas un moyen d'obtenir quelque chose, sinon elle est intéressée et ça n'est plus de la 
louange. Si la véracité des paroles prononcées est primordiale, celle du cœur du croyant l'est tout 
autant. Avoir tout autre but que de bénir Dieu dans la louange la fait cesser d'en être.

b) La louange ne sert pas à ressentir la présence de Dieu.

Cette affirmation est fréquente, et ça n'est pas pour rien. Comme je le disais plus tôt, l'église n'est 
plus basée sur la vérité, mais sur les émotions. Le croyant ne veut pas de la Parole, il veut des 
sensations. La Parole de Dieu lui dit que l'Eternel siège au milieu des louanges de son peuple, mais 
s'il ne le ressent pas, il n'y croit pas. Or, lorsqu'on recherche des sensations, une chose est certaine, 
on va les trouver. Par contre elles sont rarement de Dieu. Je ne dis pas qu'on ne peut pas ressentir sa 
présence pendant qu'on le loue. Dans la réalité on peut ressentir  sa présence absolument dans 
n'importe quelle situation, bonne ou mauvaise. Cependant, reléguer la louange à un moyen c'est la 
transformer en outil, en recette pour forcer Dieu à manifester sa présence à des personnes qui ne 
croient pas ce que la Parole de Dieu déclare.

Et de manière tragique, ce que je dis là, beaucoup de dirigeants le savent. Beaucoup savent que la 
lumière tamisée, la musique forte, les effets de lumières, les accentuations à certains moments 
plutôt qu'à d'autres, les thèmes parlant du croyant plus que de l'Eternel, toutes ces choses vont faire 
naître des émotions, et elles seront de suite estampillées "présence de Dieu".

Au final,  les croyants finissent par accepter que la présence de Dieu se trouve surtout dans la 
louange, ce qui n'est absolument pas la Parole de Dieu. Ils finissent par compartimenter les choses, 
et parce qu'ils croient que la louange sert à ressentir la présence de Dieu, ils acceptent sans même 
s'en rendre compte, l'idée qu'en dehors de la louange, c'est beaucoup plus difficile de ressentir sa 

david kary / Louange et adoration.                  Page  23 / 39                 RETOUR INDEX



présence. Ils deviennent accros non pas à la présence de Dieu, mais à leurs émotions et en oublient 
que la louange est un sacrifice que l'on fait à Dieu, ils perdent de vue la sainteté du Dieu qui est  
apparu sur la montagne pour se contenter du veau qu'ils se sont construits et autour duquel ils se 
réjouissent.

La louange ne sert pas à ressentir la présence de Dieu. Il est toujours là et, par la foi, nous devrions 
le savoir parce que c'est écrit. Il peut manifester sa présence à n'importe quel moment, au milieu 
des bombes tout comme, s'il le souhaite, pendant un moment de louange. Par contre, prêter à un 
acte qui ne devrait avoir d'autre but que d'honorer Dieu, quelques vertus que ce soit est dangereux.

La louange doit être désintéressée, sinon ça n'est plus de la louange. Ainsi, deux personnes l'une à 
côté de l'autre, pendant le même instant, peuvent pour l'une louer, et l'autre tenter de manipuler 
Dieu.

c) La louange n'est pas puissante, Dieu l'est.

Je  suis  certain  qu'une  recherche  sous  "la  puissance  de  la  louange"  donnera  une  multitude 
d'enseignements  et  de  vidéos  en  tous  genres,  remplis  d'affirmations  indémontrables  mais  qui 
donnent l'impression qu'on pourrait obtenir ce qui est basiquement la conséquence de l'obéissance à 
la  Parole  de  Dieu  en  se  dédouanant  de  cette  même obéissance,  simplement  en  s'adonnant  à 
quelques chansonnettes une fois par semaine.

Evidemment, certains affirmeront qu'ils ont vu telles ou telles choses arriver pendant un moment de 
louange. Comme ils ne connaissent pas la Parole de Dieu, ça leur servira de "vérité éprouvée" à la 
place  de  la  Parole  de  Dieu.  Pourtant  ça  ne  fera  pas  illusion  aux  yeux  de  Dieu.  Ca  restera  un 
détournement de sa volonté. Et je sais que l'exemple généralement mis en avant est la défaite de 
Moab, d'Amnon et de ceux de la montagne de Séir sous le règne de Josaphat, alors que l'Eternel 
demandera à son peuple de le louer et que l'ennemi tombera sous les mains des uns et des autres 
sans qu'Israël n'ait à combattre (2 Chroniques 20.10-30*). Mais ça n'est pas la louange qui était  
puissante, c'est Dieu. Si pour certains ça parait être la même chose, ils ne se rendent pas compte 
qu'ils déconnectent Dieu de ce qu'il fait pour le rattacher à ce que eux font. Josaphat s'est humilié 
devant  Dieu  et  Dieu  lui  a  demandé  un  acte  de  foi,  une  obéissance,  celle  de  louer  au  lieu  de 
combattre. Ca n'est donc même pas la louange qui est le centre de ce qui se passe, elle n'est que la 
forme d'obéissance que Dieu avait demandée.

Parce qu'il s'agit exactement de cela.

Prétendre que la louange est puissante, c'est affirmer que la puissance est extérieure à Dieu et 
qu'elle dépend de nous. "Si nous louons, nous déclenchons une puissance". Pourtant ce qui a été  
demandé à Josaphat et à Israël c'était de l'obéissance. Il en va de même lorsque Achab va s'humilier 
devant Dieu et que Dieu va délivrer Israël. Ce n'est pas l'humiliation qui est puissante, une fois de 
plus, c'est Dieu. Dans chaque cas où Dieu demande quelque chose et où l'obéissance est suivie 
d'une délivrance d'un type ou d'un autre.  Ca n'est jamais le type d'obéissance qui  est puissant 
(louange, repentance, jeûne ...), c'est Dieu, et par l'obéissance, il y a établissement de ce que nous  
sommes son peuple. En d'autres termes tout acte d'obéissance est un acte de foi, et il se trouve 
justement que Jésus est :  le consommateur de la foi (Hébreux 12.2). Et si on ajoute à cela le psaume 
148*, alors cette fois-ci on peut en arriver à louer par obéissance, si tant est qu'on garde à l'esprit 
que c'est une direction claire donnée par l'Eternel dans sa Parole et non plus le délire de personnes 
qui confondent "émotion" et "présence de Dieu". Et si nous le faisons pour les bonnes raisons, alors 
ce qui aura du poids, ça ne sera toujours pas la louange, mais l'obéissance à Dieu.

david kary / Louange et adoration.                  Page  24 / 39                 RETOUR INDEX



Ordre Biblique de louer.

* Psaumes 148.1-14 : Louez l'Eternel ! Louez l'Eternel du haut des cieux ! Louez-le dans les lieux élevés ! 2  
Louez-le, vous tous ses anges ! Louez-le, vous toutes ses armées ! 3 Louez-le, soleil et lune ! Louez-le, vous  
toutes, étoiles lumineuses ! 4 Louez-le, cieux des cieux, Et vous, eaux qui êtes au-dessus des cieux ! 5 Qu'ils  
louent le nom de l'Eternel ! Car il a commandé, et ils ont été créés. 6 Il les a affermis pour toujours et à perpétuité;  
Il a donné des lois, et il ne les violera point. 7 Louez l'Eternel du bas de la terre, Monstres marins, Et vous tous,  
abîmes, 8 Feu et grêle, neige et brouillards, Vents impétueux, qui exécutez ses ordres, 9 Montagnes et toutes les  
collines, Arbres fruitiers et tous les cèdres, 10 Animaux et tout le bétail, Reptiles et oiseaux ailés, 11 Rois de la  
terre et tous les peuples, Princes et tous les juges de la terre, 12 Jeunes hommes et jeunes filles, Vieillards et  
enfants ! 13 Qu'ils louent le nom de l'Eternel ! Car son nom seul est élevé; Sa majesté est au-dessus de la terre et  
des cieux. 14 Il a relevé la force de son peuple : Sujet de louange pour tous ses fidèles, Pour les enfants d'Israël,  
du peuple qui est près de lui. Louez l'Eternel !

Délivrance d'Israël.

* 2 Chroniques 20.10-30 : Maintenant voici, les fils d'Ammon et de Moab et ceux de la montagne de Séir, chez  
lesquels tu n'as pas permis à Israël d'entrer quand il venait du pays d'Égypte, -car il s'est détourné d'eux et ne les a  
pas détruits, - 11 les voici qui nous récompensent en venant nous chasser de ton héritage, dont tu nous as mis en  
possession. 12 O notre Dieu, n'exerceras-tu pas tes jugements sur eux ? Car nous sommes sans force devant  
cette multitude nombreuse qui s'avance contre nous, et nous ne savons que faire, mais nos yeux sont sur toi. 13  
Tout Juda se tenait debout devant l'Éternel, avec leurs petits enfants, leurs femmes et leurs fils. 14 Alors l'esprit de  
l'Éternel saisit au milieu de l'assemblée Jachaziel, fils de Zacharie, fils de Benaja, fils de Jeïel, fils de Matthania,  
Lévite, d'entre les fils d'Asaph. 15 Et Jachaziel dit : Soyez attentifs, tout Juda et habitants de Jérusalem, et toi, roi  
Josaphat  !  Ainsi  vous  parle  l'Éternel  :  Ne  craignez  point  et  ne  vous  effrayez  point  devant  cette  multitude  
nombreuse, car ce ne sera pas vous qui combattrez, ce sera Dieu. 16 Demain, descendez contre eux; ils vont  
monter par la colline de Tsits, et vous les trouverez à l'extrémité de la vallée, en face du désert de Jeruel. 17 Vous  
n'aurez point à combattre en cette affaire: présentez-vous, tenez-vous là, et vous verrez la délivrance que l'Éternel  
vous accordera. Juda et Jérusalem, ne craignez point et ne vous effrayez point, demain, sortez à leur rencontre, et  
l'Éternel sera avec vous ! 18 Josaphat s'inclina le visage contre terre, et tout Juda et les habitants de Jérusalem  
tombèrent devant l'Éternel pour se prosterner en sa présence. 19 Les Lévites d'entre les fils des Kehathites et  
d'entre les fils des Koréites se levèrent pour célébrer d'une voix forte et haute l'Éternel, le Dieu d'Israël. 20 Le  
lendemain, ils se mirent en marche de grand matin pour le désert de Tekoa. A leur départ, Josaphat se présenta et  
dit : Écoutez-moi, Juda et habitants de Jérusalem ! Confiez-vous en l'Éternel, votre Dieu, et vous serez affermis ;  
confiez-vous en ses prophètes, et vous réussirez. 21 Puis, d'accord avec le peuple, il nomma des chantres qui,  
revêtus d'ornements sacrés, et marchant devant l'armée, célébraient l'Éternel et disaient : Louez l'Éternel, car sa  
miséricorde dure à toujours ! 22 Au moment où l'on commençait les chants et les louanges, l'Éternel plaça une  
embuscade contre les fils d'Ammon et de Moab et ceux de la montagne de Séir, qui étaient venus contre Juda. Et  
ils furent battus. 23 Les fils d'Ammon et de Moab se jetèrent sur les habitants de la montagne de Séir pour les  
dévouer par interdit et les exterminer; et quand ils en eurent fini avec les habitants de Séir, ils s'aidèrent les uns les  
autres à se détruire. 24 Lorsque Juda fut arrivé sur la hauteur d'où l'on aperçoit le désert, ils regardèrent du côté  
de la multitude, et voici, c'étaient des cadavres étendus à terre, et personne n'avait échappé. 25 Josaphat et son  
peuple allèrent prendre leurs dépouilles; ils trouvèrent parmi les cadavres d'abondantes richesses et des objets  
précieux, et ils en enlevèrent tant qu'ils ne purent tout emporter. Ils mirent trois jours au pillage du butin, car il était  
considérable. 26 Le quatrième jour, ils s'assemblèrent dans la vallée de Beraca, où ils bénirent l'Éternel; c'est  
pourquoi ils appelèrent ce lieu vallée de Beraca, nom qui lui est resté jusqu'à ce jour. 27 Tous les hommes de Juda  
et de Jérusalem, ayant à leur tête Josaphat, partirent joyeux pour retourner à Jérusalem, car l'Éternel les avait  
remplis de joie en les délivrant de leurs ennemis. 28 Ils entrèrent à Jérusalem et dans la maison de l'Éternel, au  
son des luths, des harpes et des trompettes. 29 La terreur de l'Éternel s'empara de tous les royaumes des autres  
pays, lorsqu'ils apprirent que l'Éternel avait combattu contre les ennemis d'Israël. 30 Et le royaume de Josaphat fut  
tranquille, et son Dieu lui donna du repos de tous côtés.

david kary / Louange et adoration.                  Page  25 / 39                 RETOUR INDEX



d) Les "groupes chrétiens".

La sainteté de la louange est tellement malmenée que la plupart des personnes pensent que les 
groupes de musiques parlant de Dieu font de la louange. Ca n'est pas le cas. Je l'expliquerai plus 
tard, mais le simple fait de monnayer une musique destinée à Dieu la souille. Pour ce qui est des 
groupes, la plupart de ces entités écrivent des paroles qui ne sont pas conformes à la Parole de Dieu, 
ils vivent des vies qui ne sont pas plus conformes et ont accepté un système financier qui de toute 
manière anéantit la sainteté qu'il y a dans la louange.

Ca n'est pas pire d'écouter la musique du monde que ce genre de musique, ni inversement. En 
réalité, si  vous ne faites pas attention aux paroles, il  vaut encore mieux écouter la musique du 
monde, au moins vous savez de base que ce qui est écrit est mauvais. Je ne dis pas que la musique 
supposée chrétienne est mauvaise, par contre il faut comprendre que ceux qui la font ne sont pas 
des exemples à suivre, et que leur donner notre confiance en les laissant s'immiscer dans nos têtes 
avec des textes détournant souvent la réalité de la Parole de Dieu est particulièrement nocif. Pour 
beaucoup c'est le seul accès à la Parole de Dieu qu'ils acceptent, et ils apprennent des Paroles par 
cœur alors que les choses dites sont fausses.

Il n'y a pas d'industrie de la musique chrétienne qui serait différente de celle du monde. C'est la 
même chose.  Dans  le  monde  chacun  choisit  son  public  cible.  Certains  décident  de  faire  de  la 
musique pour enfants, d'autre pour ados et ainsi de suite. Certains en font pour des chrétiens. C'est 
le  même  business  model.  Et  nous  créons  même  des  cérémonies  pendant  lesquelles  nous 
récompensons les "meilleurs" artistes. Moments "merveilleux" de célébrations de l'homme où tout ce 
qui compte de populaire parmi la jeunesse chrétienne se réunis et trouve le moyen d'oublier Dieu.

La réalité est qu'il n'y a pas réellement de musique Chrétienne, il y a des chrétiens qui font de la  
musique, et ça n'est en rien un service qu'ils rendent à Dieu.

david kary / Louange et adoration.                  Page  26 / 39                 RETOUR INDEX



7 - CE QUE C'EST.

Pour chacun des points cités auparavant, la réalité est la même, l'homme prête à la louange, qui est 
une  demande  de  Dieu,  des  vertus  qui  viennent  de  Dieu.  Mais  la  louange,  si  elle  a  Dieu  pour 
destination, vient des hommes. Celui qui pense donc que la louange peut lui permettre d'obtenir 
quoi que ce soit, pense que ses œuvres produisent un mérite auquel Dieu doit se soumettre.

Tristement, l'homme n'est pas capable de faire quelque chose pour Dieu sans se demander ce que 
ça peut lui rapporter.

a) Le mot en lui-même.

Le mot en lui-même est intéressant. Au lieu de le mettre en avant de suite, il est intéressant d'en 
regarder la racine.

Cette dernière se trouve être le mot "halal", qui signifie autant louer, qu'être vantard. C'est donc le  
fait de louer dans un sens particulièrement général. Que ce soit positif ou négatif. Ce mot, un peu 
comme dans un arbre généalogique, va en donner deux autres, et cette double descendance est très 
intéressante. L'un des deux mots est le mot "Heylel" qui n'est présent qu'une seule fois dans la 
Parole de Dieu. Et pour ceux qui l'ignorent, c'est simplement l'expression qui désigne "satan" dans le  
livre d'Esaïe.

 Esaïe 14.12 :  🔘 Te voilà tombé du ciel, Astre brillant (Heylel),  fils de l'aurore ! Tu es abattu à terre, Toi, le  
vainqueur des nations !

Donc  le  troisième  archange,  dont  la  musique  était  suffisamment  réputée  pour  que  le  verset 
précédent  nous  précise  qu'il  est  descendu  au  séjour  des  morts,  avec  le  son  de  ses  luths,  est 
désignée par une expression qui dérive du mot "louange". Il représente donc la version pervertie de 
la louange. Non pas en opposition à la version sainte, mais uniquement à la version positive.

Le deuxième mot qui vient de cette même racine est le mot "Tehillah", qui cette fois-ci désigne donc 
la louange dans un sens positif et qui est très majoritairement utilisé pour parler de louanges à Dieu,  
ou de sa gloire.

Il  est  donc intéressant de réaliser que la louange, d'un point de vue générale,  couvre un vaste 
éventail  de  possibilités  dans  le  sujet  de  la  louange elle-même.  La  louange que Dieu  agrée est  
évidemment celle qui lui est destinée et qui correspond à ses critères. N'oublions pas qu'avant de 
devenir  satan,  qui  en  perdant  son  nom  d'archange  n'est  plus  identifié  que  par  sa  fonction 
(adversaire, accusateur ...),  le troisième archange louait Dieu continuellement. Il  y a donc fort à 
parier qu'il en connaît bien plus que nous sur la louange selon le cœur de Dieu et qu'il a la subtilité 
nécessaire pour donner l'apparence de la sainteté à une louange qui n'en porte plus. Penser que 
nous pourrions en redéfinir les contours est une folie, et suivre ce que dit la Parole de Dieu est une 
sécurité.

david kary / Louange et adoration.                  Page  27 / 39                 RETOUR INDEX



b) L'abandon.

La base même de la louange est l'obéissance. Ca ne signifie cependant pas que l'obéissance doit 
être  aveugle  et  que  notre  soumission  se  fait  par  la  force.  Si  nous  ne  sommes  pas  réellement 
reconnaissants, alors notre louange est hypocrite et nous ne sommes pas agréés. Dieu a exprimé 
son désir  d'être loué, et  celui  qui  l'aime fera le nécessaire pour lui  faire plaisir.  La louange est 
l'expression la plus pure de notre abandon. Dieu devient la partie la plus importante de ce qui se  
passe ou de ce qui s'est passé. C'est le moment par excellence où nous nous oublions pour lui  
donner toute la gloire. Plus nous nous abandonnons, plus nous nous approchons. C'est l'orgueil de 
l'homme qui le pousse à vouloir multiplier les louanges et faire de beaux textes, dans l'idée que la  
beauté  d'une  quelconque  syntaxe  pourrait  satisfaire  à  la  volonté  de  Dieu  de  recevoir  la 
reconnaissance d'une âme sincère.  Et  pendant que les hommes se creusent les méninges pour 
essayer d'écrire le chant qui couvrira les ondes radio, les séraphins chantent "saint, saint, saint est  
l'Eternel des armées ! toute la terre est pleine de sa gloire ! (Esaïe 6.3)". Notre louange est trop souvent le 
fruit de notre orgueil plutôt que celui de notre reconnaissance.

c) La forme de la louange.

Les choses deviennent même particulièrement amusantes lorsqu'on cherche à savoir quelle est la 
forme de la louange. De nos jours, presque tout le monde pensera immédiatement à des chants 
lorsqu'on parle de louer Dieu. Pourtant ça n'est pas du tout ce dont nous parle la Parole de Dieu.  
Pour une raison ou une autre, la chrétienté a accepté cette idée qui consiste à croire que la louange 
est le nom qu'on donne à une chanson lorsqu'elle parle de Dieu. Le détournement est tel que des 
groupes de musiques diverses sont considérés comme faisant de la louange uniquement parce que 
leurs textes mettent en avant des notions vaguement bibliques.

Louer Dieu n'est cependant pas un synonyme de chanter. On peut "chanter ses louanges", mais le  
simple fait que l'on puisse dire cela atteste que louer et chanter sont deux choses différentes dont 
l'une n'exclut pas la possibilité de l'autre.

Le plus simple est tout bonnement de se référer à la Parole de Dieu. Nous trouvons autant Daniel qui 
loue Dieu alors qu'il est en prière, remerciant Dieu du songe qu'il vient de recevoir :

 Daniel 2.23 : 🔘 Dieu de mes pères, je te glorifie et je te loue de ce que tu m'as donné la sagesse et la force, et  
de ce que tu m'as fait connaître ce que nous t'avons demandé, de ce que tu nous as révélé le secret du roi.

Mais nous trouvons également Jésus qui loue le Père à plusieurs reprises, et dans chaque cas, il ne 
fait que parler.

 Jean 11.41-42 : 🔘 Ils ôtèrent donc la pierre. Et Jésus leva les yeux en haut, et dit : Père, je te rends grâces de  
ce que tu m'as exaucé. 42 Pour moi, je savais que tu m'exauces toujours ; mais j'ai parlé à cause de la foule qui  
m'entoure, afin qu'ils croient que c'est toi qui m'as envoyé.

Matthieu 11.25-26 : 🔘 En ce temps-là, Jésus prit la parole, et dit : Je te loue, Père, Seigneur du ciel et de la  
terre, de ce que tu as caché ces choses aux sages et aux intelligents, et de ce que tu les as révélées aux enfants.  
26 Oui, Père, je te loue de ce que tu l'as voulu ainsi.

Mais si cela élargit le champ de ce que la louange peut être, ça ne le limite pas plus. Dans ce même  
évangile selon Matthieu, il est également dit :

Matthieu 21.16 : 🔘 Ils lui dirent : Entends-tu ce qu'ils disent ? Oui, leur répondit Jésus. N'avez-vous jamais lu  
ces paroles : Tu as tiré des louanges de la bouche des enfants et de ceux qui sont à la mamelle ?

david kary / Louange et adoration.                  Page  28 / 39                 RETOUR INDEX



Ce verset met donc en avant que des bébés,  qui  ne savent pas encore parler,  sont cependant 
capables de louer Dieu. Les choses vont encore plus loin lorsqu'on regarde le psaume 148 :

 Psaumes 148.1-14 : 🔘 Louez l'Eternel ! Louez l'Eternel du haut des cieux ! Louez-le dans les lieux élevés ! 2  
Louez-le, vous tous ses anges ! Louez-le, vous toutes ses armées ! 3 Louez-le, soleil et lune ! Louez-le, vous  
toutes, étoiles lumineuses ! 4 Louez-le, cieux des cieux, Et vous, eaux qui êtes au-dessus des cieux ! 5 Qu'ils  
louent le nom de l'Eternel ! Car il a commandé, et ils ont été créés. 6 Il les a affermis pour toujours et à perpétuité ;  
Il a donné des lois, et il ne les violera point. 7 Louez l'Eternel du bas de la terre, Monstres marins, Et vous tous,  
abîmes, 8 Feu et grêle, neige et brouillards, Vents impétueux, qui exécutez ses ordres, 9 Montagnes et toutes les  
collines, Arbres fruitiers et tous les cèdres, 10 Animaux et tout le bétail, Reptiles et oiseaux ailés, 11 Rois de la  
terre et tous les peuples, Princes et tous les juges de la terre, 12 Jeunes hommes et jeunes filles, Vieillards et  
enfants ! 13 Qu'ils louent le nom de l'Eternel ! Car son nom seul est élevé ; Sa majesté est au-dessus de la terre et  
des cieux. 14 Il a relevé la force de son peuple : Sujet de louange pour tous ses fidèles, Pour les enfants d'Israël,  
du peuple qui est près de lui. Louez l'Eternel !

Dans ce psaume, toute chose loue l'Eternel. Bien que ce passage soit dense en informations, ce qui  
nous concerne est assez simple à comprendre. Tout ce que Dieu a créé le loue, que ça ait une 
bouche ou non. La louange n'est donc pas obligatoirement verbale. La particularité de l'être humain 
est que c'est une créature essentiellement sociable. Elle a besoin de contacts humains et ressent un 
véritable besoin de partage. Nous avons besoin d'exprimer ce que nous ressentons et nous avons 
besoin de voir ce que les autres ressentent. Nous passons notre temps, consciemment ou non, à 
analyser le comportement d'autrui pour anticiper. Nous faisons attention à ce qui est dit, au ton qui 
est  employé,  à la  gestuelle,  et  ainsi  de suite.  Tout cela parce que nous sommes viscéralement 
attachés  à  la  notion  de  partage.  Nous  avons  besoin  de  communiquer,  et  lorsque  cela  devient 
impossible, les personnes se séparent, autant dans un couple que pendant la construction de la tour 
de Babel. C'est pour cela que notre manière de louer Dieu se synthétise par des Paroles, chantées ou 
non. Dans la solitude il est plus facile de parler, alors qu'au milieu de la multitude, le chant permet  
une forme de synchronisation de la louange.

Ce psaume met en avant des choses intéressantes, comme le fait que la neige, malgré son existence 
qui parfois ne dépasse pas quelques secondes, le loue. Mais également comme le fait que la raison 
pour que tout ce qui est dans le ciel le loue se trouve simplement être le fait qu'il l'ait créé.

d) Dieu et pas nous.

La plupart  des chants  supposés de louange mettent  en avant  la  même chose,  mais  il  y  a  une 
subtilité qui n'est pas souvent perçue. Le but fondamental est d'exprimer sa reconnaissance, mais il  
y a une limite dans le champ de cette même reconnaissance. On ne peut pas louer Dieu pour des 
choses mauvaises parce que Dieu ne fait pas le mal. Par exemple, on ne va pas louer Dieu parce 
qu'une personne qu'on n'apprécie pas est tombée dans les escaliers. Cela parait être une évidence, 
pourtant ça ne l'est pas tant que ça. C'est simplement un exemple volontairement extrême pour 
comprendre le principe général.

Dans la Parole nous avons un exemple de ce type dans l'évangile selon Luc :

 Luc 18.11 : 🔘 Le pharisien, debout, priait ainsi en lui-même : O Dieu, je te rends grâces de ce que je ne suis  
pas comme le reste des hommes, qui sont ravisseurs, injustes, adultères, ou même comme ce publicain.

Le centre de ce que ce pharisien est en train de dire ne parle pas de Dieu, il parle de lui-même. Il  
s'élève au lieu d'élever Dieu. D'une certaine manière, il prétend atteindre le ciel mais reste ancré sur  
terre.  Il  se  différencie  des  hommes qu'il  juge mauvais  sans  réaliser  qu'aux yeux de Dieu  nous 
sommes tous les mêmes. Le fait que Dieu nous aime tous personnellement ne signifie pas que nous 
soyons différents à ses yeux. Ca ne nous apprend rien sur nous mais nous apprend beaucoup sur lui  
qui a été capable de donner son Fils unique pour une iniquité au singulier commise par tous et qui  

david kary / Louange et adoration.                  Page  29 / 39                 RETOUR INDEX



place ce pharisien sur un pied d'égalité avec ce publicain. Ce qui nous rend spéciaux c'est son esprit  
en nous, sans sa présence nous n'avons pas plus d'intérêt les uns que les autres.

La reconnaissance que nous devons à Dieu ne pointe pas qui nous sommes mais qui il est, elle ne 
pointe pas le destinataire de ce qu'il a fait, mais ce qu'il a fait. La différence est parfois subtile, mais 
l'influence derrière ne l'est pas tant que cela. Et si je parle d'influence qui se trouverait derrière c'est 
simplement parce que les chants que nous pouvons entendre sont justement très majoritairement 
centrés sur nous plutôt que sur lui. Il n'y est qu'un intervenant permettant de prétendre que c'est de 
la louange pendant que nous racontons ce qui nous est arrivé.

Quant à la subtilité en question elle tient beaucoup au cœur de l'homme, qui par ailleurs oriente 
également sa compréhension de la Parole. Dans le livre des psaumes, David nous dit : Je te loue de ce 
que je suis une créature si merveilleuse (Psaumes 139.14). Le roi et prophète ne met pas en avant ce 
qu'il est grâce à Dieu, c'est-à-dire une créature si merveilleuse, mais au contraire il admire le travail de 
l'Eternel en lui, utilisant ce que Dieu a fait de lui pour affirmer la grandeur du travail de Dieu. C'est  
pour cela qu'il complète ce même verset en précisant : Tes œuvres sont admirables. Il pointe Dieu et 
utilise son œuvre pour attester de sa grandeur. Son but n'est pas d'établir sa propre grandeur. En 
d'autres termes, au lieu d'être fier de ce que Dieu a fait de lui, il est admiratif qu'il ait pu le faire en 
lui.

david kary / Louange et adoration.                  Page  30 / 39                 RETOUR INDEX



8 - CE QUI TUE LA LOUANGE.

La louange est donc l'expression de la reconnaissance envers celui qui a créé toute chose. Sa forme 
est variée, mais pas son contenu. Le simple fait de lui obéir est déjà de la louange en soi, parce que  
c'est reconnaître sa position et le reconnaître digne de recevoir notre obéissance. Par contre il faut 
toujours garder à l'esprit que la louange ne sera jamais une cause, mais elle restera éternellement 
une conséquence. Nous louons "parce que", nous ne louons pas "pour".

Ce que ça induit forcément, c'est que ce qui définit la louange ne se limite pas seulement à ce qui  
est quantifiable. Si j'ai déjà abordé le sujet, on va compiler tout cela.

a) Le cœur.

Un même chant, chanté par deux personnes dans le même endroit peut parfaitement être de la 
louange dans un cas et ne pas en être dans l'autre. Parce qu'il n'y a pas que des règles purement 
terrestres qui la définissent. Si tout dans l'apparence semble correct, le cœur peut changer la donne. 
Tout comme il peut le faire dans le sens inverse. Une louange imparfaite avec un cœur pur peut être 
agréée, alors qu'une louange parfaite selon les critères de bases, mais avec un cœur égaré ne le 
sera pas.

b) Le contenu.

Le texte est une base de ce qui est de la louange. Je ne reviendrai pas sur les détails, mais si le texte 
n'est pas conforme à la vérité, alors il n'a aucun moyen d'être de la louange. Cela fait que louer Dieu 
en privé est différent de le louer en public. Que les paroles soient parlées ou chantées, la vérité 
qu'elles  contiennent  doit  pouvoir  être  attestée  de  tous  ceux  qui  participent,  même  si  c'est 
uniquement en l'entendant. Cela fait que le louer pour ce qu'il fait dans nos vies ne se partage pas 
de la même manière que le fait de le louer publiquement. La nécessité de véracité impose de le  
louer pour ce que tous savent être vrais, et il n'existe que la Parole de Dieu qui soit éprouvée.

Bien  sûr  on  peut  imaginer  une  assemblée  louant  Dieu  pour  quelque  chose  qu'il  a  fait  pour 
l'assemblée, ou dont toute l'assemblée a été témoin, mais même là on prend un risque.

La nécessité de vérité est impérative et ne dépend pas de nos émotions. On ne peut pas se baser sur 
le fait qu'on connaisse la personne qui affirme telle ou telle chose, elle peut parfaitement ne pas 
avoir compris ce qui lui est arrivé. Ce qui est positif en apparence aujourd'hui peut être négatif en 
réalité et ne pas venir de Dieu. A l'inverse ce qui est négatif aujourd'hui peut s'avérer positif demain 
et être finalement quand même de Dieu. Dans l'intervalle on aura béni Dieu pour ce qui n'est pas de 
lui, ou à l'inverse, on ne l'aura pas béni pour ce qui était de lui.

La seule sécurité que nous ayons c'est sa Parole, qui est vraie en tout temps.

david kary / Louange et adoration.                  Page  31 / 39                 RETOUR INDEX



c) La sainteté.

Dieu est saint, techniquement il l'est même trois fois, et notre louange doit également l'être. Il y a 
une chose qui détruit la sainteté d'une louange qui pourtant semble cocher toutes les cases, et c'est 
l'argent. L'argent est pointé du doigt par Jésus sans arrêt dans les quatre versions de l'évangile. Que 
ce soit en mettant Mammon en avant, lui qui semblait ne pas exister auparavant, que ce soit en 
rappelant la difficulté de trouver le royaume de Dieu pour ceux qui se confient en lui ou finalement  
que ce soit en nous intiment un ordre, ce qui fait de ce  verset le plus méprisé qui soit de nos 
temps :

 Matthieu 10.8 : ... 🔘 Vous avez reçu gratuitement, donnez gratuitement.

Les choses sont simples, votre louange ne peut avoir Dieu pour destination que si elle l'a également 
pour origine. Or si elle l'a pour origine, son prix c'est celui du sacrifice de Jésus, et aucun autre. Dès 
lors nous recevons gratuitement, alors nous donnons gratuitement. Dieu a dit qu'il s'occuperait de 
nous, celui qui met un prix sur la louange, d'une manière ou d'une autre*, monnaie ce qui vient de 
Dieu et se fait donc de l'argent sur son dos. Il reçoit de Dieu, mais il vole à ceux qui auraient dû 
recevoir gratuitement. Parce qu'on oublie assez facilement que si Jésus nous dit : ...  Vous avez reçu 
gratuitement, donnez gratuitement, cela signifie que certaines personnes doivent recevoir gratuitement 
ce que Dieu nous a donné gratuitement. En les faisant payer vous les volez. Si Dieu nous donne 
gratuitement  pour  que  nous  donnions  également  gratuitement,  alors  nous  sommes  des 
intermédiaires, et décider arbitrairement de prendre une commission n'est pas agréé par Dieu.

* (Livres, cd, transparents, places de concerts, conventions ...)

Tous ceux qui agissent de la sorte se prostituent avec le monde, et le salaire de la prostituée n'est 
pas agréée dans la maison de l'Eternel (Deutéronome 23.18 :  Tu n'apporteras point dans la maison de  
l'Éternel, ton Dieu, le salaire d'une prostituée ni le prix d'un chien, pour l'accomplissement d'un voeu quelconque ;  
car l'un et l'autre sont en abomination à l'Éternel, ton Dieu). Et évidemment je connais les arguments du 
"tout a un prix", mais le salut n'échappe pas à cette règle, et il passe par l'obéissance. Le but n'est 
pas de réécrire la Parole de Dieu pour qu'elle corresponde à l'orgueil et la cupidité de certains, mais 
de lui obéir. Que nous ne voyions pas comment c'est possible de faire de la sorte ne devrait pas nous 
inquiéter, ses pensées ne sont pas les nôtres (Esaïe 55.8). Dès que quelqu'un choisit de se faire de 
l'argent avec ce qui vient de Dieu, la chaîne s'arrête, la sainteté s'en va.

d) La sainteté vestimentaire.

Il y a quelque chose qu'il faut impérativement comprendre. Nous pourrions lister plusieurs domaines 
l'un après l'autre, en précisant qu'il faut y placer de la sainteté, mais la réalité est que nous devrions 
être saint. La présence de l'Esprit de Dieu en nous fait de nous des créatures particulières, et entrer  
dans la présence de Dieu ne se fait pas à la légère. Nous pourrions parler de la sainteté d'un point de 
vue plus général, mais ça n'est pas le sens de cet enseignement.

Rappelons-nous David et son tabernacle. La seule chose qui passe par la tête des croyants c'est les 
cantiques  divers  qu'il  a  composés  et  le  fait  qu'il  était  roi.  Mais  on  oublie  qu'il  était  également 
sacrificateur. Lui qui a voulu tout faire à sa façon sans consulter la Parole de Dieu a créé le trouble, 
et lorsqu'il s'est plongé dans la Parole de Dieu, la louange a pu être restaurée. Ce qu'on oublie c'est  
que si le sacerdoce de David était différent du sacerdoce Lévitique et donc qu'il ne revêtait pas la 
tenue de ces sacrificateurs, David ne s'habillait pas n'importe comment. Pour s'approcher de l'arche 
il revêtait l'éphod de lin.

De nos jours, on attend des ministères une tenue particulière, mais dans la réalité tout ce qu'on leur 
demande c'est d'être en costume pour les hommes, et comme elles le veulent pour les femmes. 

david kary / Louange et adoration.                  Page  32 / 39                 RETOUR INDEX



C'est une caricature de la réalité, mais uniquement très légère. Parce que les vêtements sont un 
problème. Le peuple ne comprend pas que les sacrificateurs ne se trouvent pas sur l'estrade, tout le 
monde l'est, et donc tout le monde doit avoir une tenue descente. Il ne s'agit pas de correspondre à  
la mode, mais de s'éloigner d'une suggestive impureté. Le but n'est pas de plaire aux hommes, mais  
de plaire à Dieu.

L'assemblée n'est pas un trottoir.

david kary / Louange et adoration.                  Page  33 / 39                 RETOUR INDEX



9 - L'ADORATION.

Avec tout  ça,  on  n'a  pas  encore  regardé ce  qu'est  réellement  l'adoration.  Pour  beaucoup c'est 
simplement une forme de louange, mais plus focalisée. Un peu comme si la louange était une entrée 
en matière et  débouchait  sur  l'adoration.  Si  la  louange n'est  pas ce que l'on croit  usuellement,  
l'adoration est encore plus éloignée des poncifs.

En réalité le sens du mot est clair, que ce soit dans l'ancienne comme dans la nouvelle alliance.

a) Ancienne alliance.

Dans  l'ancienne  alliance,  il  y  a  deux  passages  qui  permettent  de  bien  comprendre  ce  qu'est 
l'adoration. Dans ces deux passages on voit clairement que l'adoration et la prosternation sont une 
seule et même chose. Le premier nous parle d'Abraham, et le deuxième nous parle de Schadrac, 
Meshac et Abed Nego. Bien qu'il y ait deux mots différents, le sens reste le même. Les mots sont 
'Shachah' qui semble parler autant de se prosterner devant Dieu que devant les hommes, et le mot 
'Cagad/cegid' qui parle d'adorer, mais qui est utilisé pour englober la prosternation. Dans l'ensemble, 
étant donné que c'est l'adoration de Dieu qui nous intéresse, le sens n'est donc pas si différent de 
l'un à l'autre.

a.1) Abraham.

La chose est simple.

La première fois dans la Parole de Dieu où on nous parle de se prosterner met le patriarche en scène 
alors qu'il aperçoit trois hommes venir vers lui. Ce passage se trouve dans Genèse 18.2 : Il leva les 
yeux, et regarda : et voici, trois hommes étaient debout près de lui. Quand il les vit, il courut au-devant d'eux,  
depuis l'entrée de sa tente, et se prosterna (Shachah)  en terre. Pourtant, quelques chapitres plus tard, 
Abraham partant sacrifier son fils Isaac, va dire aux serviteurs qui les accompagnaient :  Restez ici  
avec l'âne ; moi et le jeune homme, nous irons jusque-là pour adorer (Shachah), et nous reviendrons auprès de 
vous (Genèse 22.5).

Le même mot mais traduit de deux manières différentes, simplement parce qu'il  porte les deux 
significations. Lorsque Abraham affirme qu'ils vont aller adorer Dieu, cela inclut le fait qu'ils vont se 
prosterner devant lui. L'adoration et la prosternation sont donc liés.

a.2) Schadrac, Meshac et Abed-Nego.

Dans l'ensemble il va s'agir de se prosterner devant : la statue d'or qu'a élevée le roi Nebucadnetsar, c'est 
la formulation qui va changer tout au long de la scène. La seule exception pour le mot 'cegid' se 
trouve dans le chapitre deux où le roi se prosterne devant Daniel, mais il le fait parce qu'il a la 
crainte de son Dieu (Daniel 2.46 :  Alors le roi Nebucadnetsar tomba (Nephal)  sur sa face et se prosterna 
(Cegid) devant Daniel, et il ordonna qu'on lui offrît des sacrifices et des parfums). Il faut prendre en compte 
qu'à l'image des pharaons Egyptiens, le roi de Babylone se prend pour un demi-dieu et considère 
donc  Daniel  de  la  sorte.  Ces  deux  cultures  ont  toujours  accepté  et  mis  en  avant  comme une 
évidence qu'il y a les dieux, les hommes et des hommes ayant un corps et étant simultanément 
dieux. Quoi qu'il en soit, nous avons donc cet exemple du chapitre deux où le mot 'Cegid' est traduit  

david kary / Louange et adoration.                  Page  34 / 39                 RETOUR INDEX



par 'se prosterner', mais dans tout le chapitre trois ce sera traduit par 'adorer' alors que le mot 
'prosterner' sera la traduction de 'Nephal'.

Au  chapitre  trois  du  livre  de  Daniel  se  trouve  donc  l'histoire  de  l'érection  d'une  statue  d'or 
représentant le monarque Babylonien et devant laquelle tout le monde est appelé à se prosterner 
tout  en  adorant.  Cinq  mentions  consécutives  vont  être  faites  précisant  les  deux  choses,  se 
prosterner et adorer :

 Daniel 3.5 :  🔘 Au moment où vous entendrez le son de la trompette,  du chalumeau, de la guitare,  de la  
sambuque, du psaltérion, de la cornemuse, et de toutes sortes d'instruments de musique, vous vous prosternerez 
(Nephal) et vous adorerez (Cegid) la statue d'or qu'a élevée le roi Nebucadnetsar.

 Daniel 3.6 : 🔘 Quiconque ne se prosternera (Nephal) pas et n'adorera (Cegid) pas sera jeté à l'instant même 
au milieu d'une fournaise ardente.

 Daniel 3.7 : 🔘 C'est pourquoi, au moment où tous les peuples entendirent le son de la trompette, du chalumeau,  
de la guitare, de la sambuque, du psaltérion, et de toutes sortes d'instruments de musique, tous les peuples, les  
nations, les hommes de toutes langues se prosternèrent (Nephal)  et adorèrent (Cegid)  la statue d'or qu'avait  
élevée le roi Nebucadnetsar.

 Daniel 3.10 :  🔘 Tu as donné un ordre d'après lequel tous ceux qui entendraient le son de la trompette, du  
chalumeau, de la guitare, de la sambuque, du psaltérion, de la cornemuse, et de toutes sortes d'instruments,  
devraient se prosterner (Nephal) et adorer (Cegid) la statue d'or,

 Daniel 3.11 : 🔘 et d'après lequel quiconque ne se prosternerait (Nephal) pas et n'adorerait (Cegid) pas serait  
jeté au milieu d'une fournaise ardente.

Evidemment les trois adolescents vont refuser de se plier aux exigences du roi. Donc pour mieux 
imaginer, nous avons tous les dirigeants qui se prosternent et trois personnes qui restent debout. Ce 
qui est la raison pour laquelle ils se font repérer. Pourtant ce qui va leur être reproché c'est de ne  
pas adorer.

 Daniel 3.12 :  🔘 Or, il  y a des Juifs à qui tu as remis l'intendance de la province de Babylone, Schadrac,  
Méschac et Abed-Nego, hommes qui ne tiennent aucun compte de toi, ô roi ; ils ne servent pas tes dieux, et ils  
n'adorent (Cegid) point la statue d'or que tu as élevée.

 Daniel 3.14 :  🔘 Nebucadnetsar prit la parole et leur dit : Est-ce de propos délibéré, Schadrac, Méschac et  
Abed-Nego, que vous ne servez pas mes dieux, et que vous n'adorez (Cegid) pas la statue d'or que j'ai élevée ?

Et quand une nouvelle chance va leur être donnée de montrer leur soumission, les deux demandes 
ressurgissent. Par contre le roi réduit son ordre à l'adoration dans un deuxième temps alors qu'il  
veut mettre les trois hommes en garde.

Daniel  3.15  :  Maintenant  tenez-vous  prêts,  et  au  moment  où  vous  entendrez  le  son  de  la  trompette,  du  
chalumeau, de la guitare, de la sambuque, du psaltérion, de la cornemuse, et de toutes sortes d'instruments, vous  
vous prosternerez (Nephal) et vous adorerez (Cegid) la statue que j'ai faite ; si vous ne l'adorez (Cegid) pas, 
vous serez jetés à l'instant même au milieu d'une fournaise ardente. Et quel est le dieu qui vous délivrera de ma  
main ?

En réponse, les trois Hébreux vont réaffirmer leur position, et ne parleront que d'adoration, et pas de 
prosternation. Tout simplement parce que c'est inclus.

Daniel 3.18 : Sinon, sache, ô roi, que nous ne servirons pas tes dieux, et que nous n'adorerons (Cegid) pas la 
statue d'or que tu as élevée.

david kary / Louange et adoration.                  Page  35 / 39                 RETOUR INDEX



Ce passage nous montre donc le lien insécable entre l'adoration et la prosternation, et non l'inverse. 
Parce que l'adoration est toujours utilisée pour englober les deux, mais la prosternation est possible 
sans adoration. La prosternation est un signe de soumission, qui montre l'acceptation de la volonté 
de l'autre, notre "mise en danger" volontaire. De la même manière qu'une poignée de main servait à 
attester  que  nous  n'avions  pas  d'arme  et  était  donc  un  signe  de  paix  entre  deux  personnes 
équivalentes, la prosternation est la soumission totale de son sort envers celui devant qui on se 
prosterne. L'adoration c'est le fait de le faire de tout son cœur et de le proclamer en même temps.

On constate même que lorsque Nebucadnetsar va reconnaître le Dieu de Schadrac, de Méschac et 
d'Abed-Nego, il parlera de ce qu'ils ont refusé : de servir et d'adorer (Daniel 3.28). Bien qu'il ne nomme 
pas la prosternation, il fait mention de son sens profond. Parce que la prosternation est une marque 
de soumission totale et qu'il fait mention de servir. Celui qui se prosterne reconnaît la grandeur de 
celui devant qui il se prosterne et devient (ou est) son serviteur.

L'adoration, dans l'ancienne alliance n'est pas dissociable de la prosternation.

a.3) Pour note.

 Esaïe 44.15 : 🔘 Ces arbres servent à l'homme pour brûler, Il en prend et il se chauffe. Il y met aussi le feu pour  
cuire du pain;  Et  il  en fait  également un dieu, qu'il  adore,  Il  en fait  une idole,  devant laquelle il  se prosterne 
(Cagad).

 Esaïe 44.17 :  🔘 Et avec le reste il fait un dieu, son idole, Il se prosterne (Cagad)  devant elle, il l'adore, il  
l'invoque, Et s'écrie : Sauve-moi ! Car tu es mon dieu !

 Esaïe 44.19 : 🔘 Il ne rentre pas en lui-même, Et il n'a ni l'intelligence, ni le bon sens de dire : J'en ai brûlé une  
moitié au feu, J'ai cuit du pain sur les charbons, J'ai rôti de la viande et je l'ai mangée; Et avec le reste je ferais une  
abomination ! Je me prosternerais (Cagad) devant un morceau de bois !

 Esaïe 46.6 : 🔘 Ils versent l'or de leur bourse, Et pèsent l'argent à la balance; Ils paient un orfèvre, pour qu'il en  
fasse un dieu, Et ils adorent (Cagad) et se prosternent.

b) Nouvelle alliance.

Comme on pouvait s'y attendre, le principe de l'adoration va rester exactement le même. Cette fois-
ci, le mot employé est 'proskuneo'. Une incompréhension est possible en raison du mot 'pipto'. L'un 
des passages qui permettent de comprendre et de réaffirmer le lien insécable entre l'adoration et la 
prosternation se trouve alors que Jésus est tenté dans le désert.

 Matthieu 4.8-10 : 🔘 Le diable le transporta encore sur une montagne très élevée, lui montra tous les royaumes  
du monde et leur gloire, 9 et lui dit : Je te donnerai toutes ces choses, si tu te prosternes (pipto)  et m'adores 
(proskuneo).  10 Jésus lui dit : Retire-toi, Satan ! Car il est écrit : Tu adoreras le Seigneur, ton Dieu, et tu le  
serviras lui seul.

Mais l'évidence présente est double, même si on ne s'en rend pas compte avec ce simple passage.

Tout d'abord, le mot 'pipto' est très rarement traduit par 'prosterner'. Usuellement, il signifie 'tomber' 
ou 'se jeter à terre', ce qui n'est pas obligatoirement de la prosternation. Par exemple dans Jean 
18.6, alors que les soldats viennent arrêter Jésus et qu'il annonce que c'est lui, le texte nous dit : 
Lorsque Jésus leur eut dit : C'est moi, ils reculèrent et tombèrent (pipto) par terre. Ce choix de traduction en 
'prosterner' est étrange. Sur 85 occurrences dans la nouvelle alliance, ça n'arrive que 8 fois en tout, 
et 6 d'entre elles sont spécifiquement concernant les 24 vieillards dans la salle du trône. Les deux 
seuls cas en dehors des 24 vieillards sont celui que je viens de citer et le passage où les mages  

david kary / Louange et adoration.                  Page  36 / 39                 RETOUR INDEX



viennent adorer Jésus enfant (Matthieu 2.11). Ce que ça met en avant c'est une fois de plus le choix 
des  termes  fait  par  les  traducteurs  et  donc  si  'pipto'  devait  ou  ne  devait  pas  être  traduit  par  
'prosterner' dans toute la Parole. La question se pose en raison essentiellement de la signification de 
'proskuneo'.

Donc, le mot 'proskuneo' est traduit ici par 'adorer'. On a vu que dans l'ancienne alliance, le mot 
pour désigner l'adoration impliquait la prosternation. Une fois de plus, lorsqu'on regarde l'ensemble 
des traductions, on obtient le découpage suivant : ce mot est traduit 42 fois par 'adorer' et 15 fois 
par 'prosterner'. Pourtant le mot en lui-même signifie directement 'prosterner', ou plus généralement 
'se courber devant quelqu'un', mais on le traduit par adorer. Simplement parce que cela revient au-
même. D'ailleurs, lorsqu'on regarde la réaction de Jésus devant Jean qui se jette à ses pieds dans le 
livre de l'Apocalypse, on observe une nouvelle fois ce qu'on observait dans le livre de Daniel :

 Apocalypse 19.10 : 🔘 Et je tombai (pipto) à ses pieds pour l'adorer (proskuneo) ; mais il me dit : Garde-toi  
de le faire!  Je suis ton compagnon de service,  et  celui  de tes frères qui  ont  le témoignage de Jésus. Adore 
(proskuneo) Dieu. -Car le témoignage de Jésus est l'esprit de la prophétie.

'Proskuneo'  porte  les  deux  significations.  Par  contre  'pipto'  ne  porte  pas  la  signification  de 
prosterner,  mais  bien  de  se  jeter  à  terre.  Or,  on  peut  effectivement  se  jeter  à  terre  pour  se 
prosterner, tout comme on peut le faire pour éviter une balle, et on peut se jeter à terre pour adorer. 
On a par ailleurs un parfait exemple de cela dans l'évangile selon Matthieu, alors qu'un serviteur se 
jette à terre afin de se prosterner : Le serviteur, se jetant à terre (pipto), se prosterna (proskuneo) devant 
lui (Matthieu 18.26 ).

Donc  dans  la  nouvelle  alliance  tout  comme  dans  l'ancienne,  la  prosternation  est  portée  par 
l'adoration qui ne peut s'en défausser.

david kary / Louange et adoration.                  Page  37 / 39                 RETOUR INDEX



10 - CONCLUSION.

La  louange  et  l'adoration  ne  sont  pas  deux  stades  successifs,  le  deuxième  n'est  pas  une 
incrémentation du premier.  Dans la réalité,  la  louange est  l'expression de notre reconnaissance 
envers  Dieu.  Elle  est  usuellement  verbale,  que  ce  soit  chantée  ou  non,  mais  elle  peut  être 
silencieuse,  tout  comme  Abraham  était  prophète  sans  jamais  avoir  prophétisé  verbalement. 
L'obéissance étant également une marque de reconnaissance, obéir peut en soi, être une louange. 
Celui qui marche dans la reconnaissance est une louange permanente.

De par sa nature, la louange ne peut exprimer que la vérité, aussi elle se doit d'être différente selon 
la présence ou non d'un auditoire et nous devrions être vigilants quant au contenu des chants que 
nous acceptons comme en étant. Ce qui est vrai dans notre relation individuelle avec Dieu ne l'est 
pas forcément pour tous et proclamer sa gloire au sujet de choses dont personne ne peut attester 
n'est justement pas une gloire en soi. C'est pour cela que la Parole de Dieu est le référant de la 
louange, parce que la Parole est éprouvée.

Dans sa nature, la louange est l'expression de notre reconnaissance pour ce qu'il est ou ce qu'il a 
fait. Elle n'est pas censée cibler le destinataire de l'action de Dieu, mais Dieu, dans sa personne ou 
son action.  C'est  là  que le  cœur de l'homme entre en ligne de compte.  Parce que nous avons 
tendance à le remercier pour ce qu'il fait spécifiquement pour nous, et nous avons du mal à voir sa  
grandeur dans ce qu'il fait pour les autres. Nous ne comprenons pas que ce qu'il a fait pour Josué en  
stoppant  la  course  du  temps  est  digne  de  louange,  parce  que  la  Parole  de  Dieu  n'est  pas 
suffisamment vivante en nous. Nous voulons bien admettre que la Parole de Dieu est importante, 
pourtant nous ne le remercions que pour ce qu'il fait pour nous. Notre esprit formaté considère qu'il 
n'y a pas de raison de le remercier pour ce qu'il a fait pour des personnes que nous ne connaissons 
pas vraiment. Et parce que nous refusons à la Parole de Dieu le droit d'être vivante, alors elle n'agit  
que très peu dans la vie de chacun. Pourtant, il a clairement dit qu'il ne changeait pas, mais nous 
voyons cela avec tellement de recul que nous nous limitons à le remercier pour les petites choses de 
tous les jours (et il faut le faire), mais nous omettons de le remercier pour les grandes d'hier. La 
louange dans une assemblée devrait servir à ça, le bénir d'avoir toujours été là, comme c'est écrit.

Le livre des psaumes nous dit que la parole est une lampe à nos pieds et une lumière sur notre  
sentier (Psaumes 119.105*). Quel que soit le domaine de la vie du croyant, elle sera toujours la 
boussole que Dieu nous a donnée pour nous diriger. Penser que la louange pourrait s'en émanciper 
est une folie. La restauration du tabernacle de louange de David ne peut se faire qu'en restaurant la 
Parole de Dieu parmi les croyants, et il ne faut pas s'étonner que satan, dont la spécialité a toujours 
été la louange, ait pu produire une contrefaçon tellement plaisante pour l'homme. Contrefaçon qui 
efface  la  Parole  de  Dieu  au  profit  des  émotions,  qui  endette  des  assemblées  pour  acheter  du 
matériel et les convainc sans trop de difficulté de faire de la louange une machine à faire de l'argent 
qui pourtant appartient à Dieu qui le donne à qui il veut.

(* Psaumes 119.105 : Ta parole est une lampe à mes pieds, Et une lumière sur mon sentier).

Louer Dieu se fait dans toutes les situations de la vie, il n'y a pas d'horaires privilégiés ou de jours  
désignés. La réalité est que dans les moments les plus difficiles de nos vies, là où remercier est la 
dernière chose qui nous viendrait à l'esprit, la louange prend une dimension toute particulière, mais 
dans les moments où tout va au mieux, c'est également là que prendre du temps pour le remercier 
passe souvent à la trappe et que le faire est important. Tout nous poussera toujours à ne pas le faire, 
justement parce que c'est important. Et lorsque nous décidons de tout de même le faire, malgré les 
multiples raisons qui nous viennent à l'esprit  de ne pas le faire,  alors ne pouvant nous arrêter,  

david kary / Louange et adoration.                  Page  38 / 39                 RETOUR INDEX



l'ennemi tentera de nous le faire faire d'une mauvaise manière. Nous sommes devenus des rois et 
des sacrificateurs, ce que nous faisons a du poids et ne doit jamais être fait à la légère. La louange 
est  le  sacrifice de nos  lèvres  (Hébreux 13.15)  et  nous devrions  avoir  le  même sérieux que les 
sacrificateurs de l'ancienne alliance, nous rappelant ce que disait Jérémie : Maudit soit celui qui fait avec 
négligence l'œuvre de l'Éternel (Jérémie 48.10).

La louange est un service en soi, tout comme la prédication, et tout le monde s'attend à ce que celui  
qui porte la Parole de Dieu soit rigoureux et ne la déforme pas, par contre, lorsqu'on en vient à louer, 
cette rigueur disparaît soudainement, tout comme elle disparaît généralement dans la prophétie, 
presque jamais sérieusement éprouvée. Dès que cela va dans le sens de l'homme, plus aucune 
vérification n'est de mise, plus aucun sérieux ne se trouve, l'homme est satisfait donc il considère 
que cela vient de Dieu. Mais lorsque l'homme n'a pas envie d'être repris, soudainement sa vigilance 
revient, et il veut des preuves, il veut des versets, des références. Il est temps d'être honnête, et soit 
de n'avoir de rigueur pour rien et cesser de prétendre être des enfants de Dieu, soit en avoir sur tout 
et  enfin le devenir  pleinement.  Le côté pervers des pharisiens n'a jamais été leur rigueur dans 
l'observation de la Parole de Dieu, mais le fait qu'ils le faisaient sans l'Esprit de Dieu.

La louange doit retrouver cette rigueur.

L'adoration,  de  son  côté,  est  une  expression  physique  de  notre  soumission  qui  se  fait  par  la 
prosternation.  Elle  est  souvent  devenue  un  terme  utilisé  pour  essayer  de  faire  croire  à  une 
profondeur particulière, alors que dans les faits, elle se résume à ce que j'en disais. C'est l'homme 
qui se met en position de dépendance totale devant son Dieu.

La question de la restauration à la fois de la louange et de l'adoration ne se pose pas réellement, elle 
va avoir lieu. La vraie question concerne le fait d'en faire partie ou non. Chacun fera son choix.

david kary / Louange et adoration.                  Page  39 / 39                 RETOUR INDEX


	1 - Introduction.
	a) Une base perturbée.
	b) Un problème qui devient une force.

	2 - L'action de grâce dans l'ancienne alliance.
	a) Dans l'ancienne alliance.
	a.1) Pas en secret.
	a.2) En public.

	b) La source de confusion.
	b.1) La tente de David.
	b.2) Une tente en ruine ?
	b.3) La brèche.

	c) David n'est pas la suite de Moïse.
	d) L'erreur des croyants.
	e) De nos jours.

	3 - L'action de grâce dans la nouvelle alliance.
	a) Dans la nouvelle alliance.
	b) Rendre grâce.
	b.1) Jésus rend grâce.
	b.2) D'autres personnes rendent grâces.

	c) La suite.

	4 - Concrètement de nos jours.
	a) Ensemble et sous-ensemble.
	b) Privé/public.

	5 - L'importance de la vérité.
	a) Le corollaire.

	6 - Ce que ça n'est pas.
	a) La louange n'a rien à voir avec ce qu'on peut gagner ou recevoir.
	b) La louange ne sert pas à ressentir la présence de Dieu.
	c) La louange n'est pas puissante, Dieu l'est.
	d) Les "groupes chrétiens".

	7 - Ce que c'est.
	a) Le mot en lui-même.
	b) L'abandon.
	c) La forme de la louange.
	d) Dieu et pas nous.

	8 - Ce qui tue la louange.
	a) Le cœur.
	b) Le contenu.
	c) La sainteté.
	d) La sainteté vestimentaire.

	9 - L'adoration.
	a) Ancienne alliance.
	a.1) Abraham.
	a.2) Schadrac, Meshac et Abed-Nego.
	a.3) Pour note.

	b) Nouvelle alliance.

	10 - Conclusion.

